#### جمعه د ۱۳۹۹ د عقرب ۲مه، د ربیع الاول ۲مه، د ۲۰۲۰م د اکتوبر ۲۳مه کوم**ړی کال دولسمه گڼه**



Registered Charity in the UK Reg No: 1145407

#### قرآن لوستونكي مسلمان

ا د ابي موسى اشعري رضي الله عنـه څخـه روايـت دي، چـې رسـول اللـه ا ا صلى الله عليه وسلم فرمايالي دي، د هغه مومن صفت چي قرآن کریم لولي د اترجـه (یـو ډول نبـات دی) پـه شـان دی، چـې خونــد یـې هـم ښـه دی او بـوی هـم، هغـه مومـن چـې قـرآن نـه لـولي د خرمـا پـه ▮ قرآن لولې د کشمالي په شان دي، چې بوي يې ښه دی خو خونـد يې ٦ نريخ دی، او هغـه منافـق چـې قـرآن نـه لـولي مثـال يـې د مړغـوني پـه



# سرمقاله

## ټولنيزې توبي ته اړتيا!

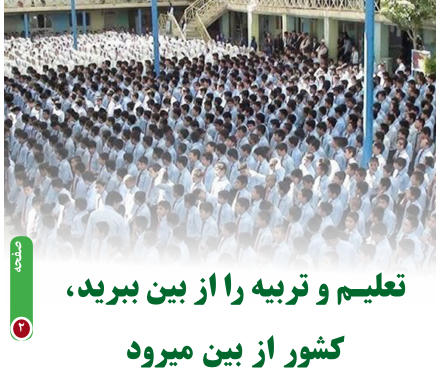
ا وتُوبُوا إِلَى اللَّه جَمِيعًا أَيُّهُ الْمُؤْمنُ ونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلحُونَ (النور٣٧) د الله تعالى لوري ته هر وخت راگرځېدل او توبه ايستل د مسلمان اله دنـدو څخـه يـوه مهمـه دنـده او فريضـه ده، خـو ځنـې داسـې

دا چې د الله پيغمبر په ورځ کې دومره توبه کوي، نو عام مسلمان ا ته په کار ده چې د خپل ژوند او ورځني کار يوه دنده د توبې ايستل او اُستغفار ويل وگرڅوي، که هغه په کار کې وي، که کور کې، که موټر چلوي او که پر لاره روان وي، د استغفر الله ويل دې خپل ذکر وگرځوي، چې په توبې سره لاندې ښېگڼې او گټې ترلاسه کېدای

> كناهونه الله تعالى پرى بښى. لمان بدۍ په نيکيانو بدلوي. -الله تعالى پرې خوشحاله كېږي. دانسان رزق پراخه کېږي. -الله تعالى نيک اولاد ورکوي.

له روانو ناورينونه مو بريمن وباسي.

او تـر ټولـو لويـه خـبره دا چـې پـه توبـې سره د اللـه تعالـي رضـا تـر الاسـه کېـږي او توبـه پـه خپـل ذات کې د اللـه تعالى عبـادت دى. توبه مونـر دا درس هـم را كوي چي لكه څنگه چي الله تعالى زمونر لمانانو ته چې له ده سره يې بدې کړې وي، هغوي ته ا بښـنه وکړي، او د هغوي د بدو په مقابل کې له هغوي سره ښـ وکړي. چې په دې سره په انساني ټولنه کې اصلاح او رغونه راځي. ا توبه يوازې په خوله نه، بلکې په عمل کې هم د هغې اثرات 🏿 ـترگوٰ شي او کلـه چـې د انسـان ژبـه اسـتغفار وايـي، زړه له ژبی سره باید همغری وی او د بدن نور غړی یی هم تابع وگرځوي، کـه څـه هـم پـه خولـه اسـتغفار ويـل خپـل ثـواب خو اصل د انسان په عمل کې بدلون مطلوب دی. همـدا فـردي توبـه ټولنيـزې توبـه تـه لاره پرانيـزي او کلـه چـې پـر ﺎﻧﺎﻧﻮ ﺳـﺘﻮﻧﺰې ﺯﻳﺎﺗـې ﺷﻲ ﺍﻭ ﭘـﻪ ټوﻟﻨﻪ ﮐﻰ ﻓﺴـﺎﺩ ﺍﻭ ښـﻮﻳﯧﺪﻧﻰ شي، نـو بيـا د ټولنيـزې توبـې ضرورت وي چـې پـه دې سره لنه کې رغنده بدلون راځي او ټولنه د بـرې او هوساينې درومى، أللـه جـل جلالـه فرمايـي: [وتُوبُـوا إِلَى اللَّـهِ جَمِيعًـا أيَّـهَ ـونَ لِّعَلَّكُـمْ تُفْلحُونَ] (النــور٣٧ۛ) ژبــاړه: اي مؤمنانو! ټول د الله | لوري ته وروگرځئ، كېداى شي چې تاسې فلاح ومومئ. نوتر هروختزيات، په اوسنۍ وخت کې توبې ته اړتيا ده چې ـلمانان پـه فـردی او ټولنيــز ډول اللـه تــه توبــه وبـاسی، او خپلی کړنې له ژبې سره يو کړي، ترڅو الله تعالى پر مونږ رحم وکړي او





د بد عمل سزا حتمی ده













BELIEF IN The LAST DAY



Thinking Well of Others Relieves











# تعلیم و تربیه را از بین ببرید، کشور از بین میرود

کشـور موریـس زمینـه تـداوی، تندرسـی و حفـظ الصحه همه اتباع خویش را به شکل رایگان فراهم ساخته و حتى امورات بزرگ طبى مانند عملیات گرانبهای قلب را نیز برای شهروندان خویش به شکل رایگان انجام میدهد. در این کشور صحت و سلامتی شهروندان هیچگاهی داد

حدود ۹۰ فیصد از اتباع جمه وری موریس منازل شخصی و رهایشی داشته و در هیچ مکانی از این کشـور نمیتـوان مـردم بـی سر و پنـاه و بیجـاه شـده مشاهده نمود. در این جزیره هیچ یک از اتباع آن از بلندی بهای مسکن و یا مواد ساختمانی شکایت

# ترجمه: س. ج. سادات

از کشور موریس چ<u>ه میدانید؟</u>

موریس یا جمه وری موریس یکی از کشور های بسـیار کوچـک افریقایـی بـوده کـه در جنوبغـرب اوقیانـوس هنـد موقعیـت دارد. موریـس از نخسـتین مرحله تعلیمی الی آخرین مرحله پوهنتون برای همه شهروندان خویش زمینه تعلیم و تربیه را به شکل رایگان فراهم میسازد. همینطور، انتقال و حمل و نقل همه شاگردان و محصلین نیـز بـه شکل رایگان به دوش دولت آنکشور میباشد. تعلیم و تربیه یا همان آموزش و پرورش یک سهولت مجانی و رایگان بوده که زمینه آن برای همه اتباع این کشور مساویانه فراهم میباشد. در این جزیره کوچک افریقایی، تعلیم و تربیه هیچگاهی خرید و فـروش نميشـود.

و سـتد نميشـود.

در آمـد یـک شـهروند در جمهـوری موریـس ۱۹۶۰۰

نداشته و ندارنـد.

#### ژباړه: محمد جاوید صافی

د بد عمل سزا حتمي ده

يو عراقي پوليس چې خپله د دغې پيښې شاهد دی داسې کیسه کوي:

یـو قصـاب وو چـې هـره ورځ بــه یې یو حیوان حلالو او بیا به یــی خرڅــاوه...

يوه ورځ يې د سرک پورې غاړې تـه يـوه ښـځه وليـده، چـې پــه ځمکه غورزیدلې ده...

نو د مرستې لپاره يې ورمنهه کړه، کوري چې ښځه په چاقو وهل شوې او چاقو يې په سينه ښخ شوی دی، سړي هڅه کوله چې د ميرمنې له سينې چاقو

راوباسي.

خـو کلـه چـې خلکـو سـړی پـه همـدې حـال کـې وليــده، پوليــس يــې پــرې راخــبر کــړل، او هغــه يـې د ښـځې پـه وژلـو تـورن کـړ. پوليسـو هغـه د تحقیقاتـو لپـاره بوتلـو، سـړي چـې هـر څومـره

دالـر میباشـد. اتبـاع موریـس هیچگاهـی از بابـت افزایش درامد خویش شکایت نکرده و نـه هـم از مزایـای آن بـه اتبـاع دیگـر کشـور هـای افریقایـی طعنه میدهند.

جمهوری موریس یکی از سرمایه دار ترین کشور های افریقایی میباشد، گرچه منابع طبیعی مانند نفت و گاز نیز در آن کشور موجود نیست، زیرا این کشور در گام نخست به شهروندان خویش متکی شده و سپس به صنایع زراعتی خود اکتفاء نموده و افتخار میکند. صنایع و محصولات زراعتی و صنعت گردشگری یکی از بهترین و عمده ترین منابع درآمد این جزیره کوچک افریقایی است. هزینه نظامی این کشور در پایین ترین رده جدول سالیانه بودجه این کشور قرار داشته در حالیکه مواردی چون بهداشت فردی و اجتماعی، خدمات عمومی، معارف و تعلیم و تربیه در اولویت و صدر بودجه قرار دارد.

داکتر امینه غریب فهیم رئیس جمهور کشور موریس میباشد. نامبرده دکتورای خویش را در رشـته کیمیـای عضـوی بدسـت آورده اسـت. یکـی از سخنان مشـهور داکـتر امینـه کـه سر زبـان هـای مردم جهان هست: من سیاست را انتخاب نکرده ام، بلکه سیاست مرا انتخاب کرده است.

داکتر امینه غریب فهیم بیش از ۲۰ کتاب را به رشته تحریر در آورده و حدود ۸ تحقیق و پروهش مستقل بین المللی را نیز در بخش کیمیا و بیولوژی انجام داده است.

مسلمانان یک اقلیت حدود ۱۷ فیصد را در جمهوری موریس تشکیل میدهد لکن علی رغم

وويـل: زه بـې گنـاه يـم خـو هيچـا بـاور نـه کاوه... پـه زنـدان کـې د دوه مياشـتو تيريـدو وروسـته يـې پرې د اعدام حکم صادر کړ...

سړي چې بله چاره نه لرله، نو هغوي ته يې وويـل: لـه اعـدام څخـه مخکـې مـا تـه اجـازه

راکړئ چې څو خيرې وکړم...

**کیسه او عبرت** 

متوجه شوم...

مركه مې وروليږله خو هغې ونه منله.

نابودی دانش = نابودی ملت!!!

نقل در روح و روان ملت تزريق ميشود.

يو کال تير شوچې هماغه ښځه يوځل بيا د خپل ماشوم زوي سره زما په کښتۍ کې سپاره

اقلیت شان، رئیس جمه وری این کشور یک زن

مسلمان هست که توسط مردم آن انتخاب شده

است، چون کشور موریس یک جامعهٔ سالمی را

تربیه نموده که مردم آن به صورت مسالمت آمیـز

در کنار یکدیگر زندگی نموده و این کشور هیچگاه

شاهدی جنجال ها و کشمکش نـژادی و مذهبی

یکی از استادان پوهنتون برای محصلین دکتوراه

و ماستری نامه یی نوشت که آنرا بعداً در درب

ورودی پوهنتون افریقای جنوبی نصب نمود. در

نابودی یک ملت نیاز به بم های اتمی و یا

بلکه نیاز به کاهش سطح و کیفیت دانش و

اموزش و پرورش داشته که به شاگردان اجازهٔ

بیمار به دست داکتر کامیاب شده به نقل از بین

خانه به دست مهندس کامیاب شده به نقل

دارایی به دست محاسب کامیاب شده به نقل

دین و مذهب به دست ملای کامیاب شده به

عدالت به دست قاضی کامیاب شده به نقل

جهالت و نادانی به دست معلم کامیاب شده به

نبـوده اسـت.

نقــل بدهنــد.

ويـران ميشـود.

بربـاد میشـود.

نقل می میرد.

متواری میشود.

ميرود.

این نامه آمده بود که:

موشک های دور بُرد ندارد.

ما هغې ته وويل: که چيرې دې راته خپل ځان

ونه سپارې، نو ماشوم دې په اوبو کې غرقوم مگر هغې ونه منله او ما د ماشوم سرپه اوبو کې ډوب کړ... ښځې ډيـرې چيغـې ووهلـې مگـر هيـڅ گټه يې نه لرله ځکه چې هيچا يې غږ نه اوريده...

ماشوم مے شو او اوبو ته مې وغورځاوه...

وروسته مې ښځه هم ووژله او اوبو ته مــې وغورځوله...

په هغه وخت کې هیڅوک زما په جرم پوه نشول، او نن ورځ زه د هماغه کار جزاء وينـم..

مگر د اوسنۍ پیښې قاتل زه نه یم، نو تاسې په همدي قاتل پسې هم پلټنه وکړئ.



مـا مخکـې پـه يـوه کښـتۍ کـې کار کاوه او خلـک به مې د سيند لـه يـوې غـاړې څخـه بلـې تـه غــاړې تــه رســول، يــوه ورځ راسره ډيــره ښايســته ښځه پـه کښـتۍ کـې سـپره شـوه، او زه ورتـه



# 

#### عمر عماد

نن سبا يو شمېر كسان په هغه متفق عليه حديث ملنډې وهي چې ښځو ته پكې ناقصات العقل ويل شوى دى. دغه خلك چې هر وخت كومه ښځه په علمي او يا د ژوند په كوم بل ډگر كې بريالۍ وويني نو هغه د رسول الله الله صلى الله عليه وسلم په نبوت او يا د احاديثو په صحت كې د شك په موخه د بيلگى په توگه وراندى كوى

دغه خلْک اصلا د عقل او عقلمندۍ او عاقل د معنا په پوهیدلو کې ستونزه لري.

که ددوی نه پوښتنه وکړو چې عقل څه ته وايي؟ آيا عقل همدې ته وايي چې يو متعلم دې د ډيرې مودی لپاره د ورځی شل ساعته مطالعه وکړي او امتحان ته دې تياری ونيسي او بيا دی اول نمره شي؟ او يا دې کومه ښځه شپه او ورځ زيار وباسي او بيا د نوبل جائزه تر لاسه کړي؟

مونږ آوتاسی عقلمند، هوښیار او زیرک انسان ته وایو ، ولو که هیڅ تعلیم یی هم نه وي کړی او یا یې په تعلیم اوزده کړه کې د پام وړ بریالیتوب نه وی په برخه شوی ، ځکه چې بریالیتوب او یا ناکامي د عقل برسیره نور گڼ شمیر عوامل هم لري.

اوس به راشو اصلي مطلب ته، او هغه دا چې:

آيا په حديث شريف کې د عقل او د عقل د نيمگړتيا څخه مراد څه دي؟

ما ددې حدیث په اړه د ډیرو زیاتو پخوانیو علماوو او د اوسنیو اهل نظر کسانو خبرې لوستي دي ، اوخپله مې هـم ډیر فکر پکـې کړی دی ، او په اخر کې مې په دوه رایو زړه اوبه څښـي دی چې:

- يوه يې د هغو علماوو رايه ده چې وايي ښځه يوازې او يوازې په همدې يو شي کې د نارينه وو په پرتله ناقصه ده چې هغه: په ځينو مسائلو کې د گواهي لپاره ددوه ښځو اړتيا، تر څو يوه د بلې سره د گواهي د پيښي په يادولو کې مرسته وکړي.

او بله رایه چې ما ته د منلو وړ ده هغه دا چې دلته عقل د عاطفی په مقابل کې یاد شوی دی ، پدې معنی چې په نارینه وو باندې عادتا تعقل (د عقل او فکر کارول) د عاطفی په نسبت غالب وي، او په ښځو باندې بیا عاطفه د تعقل په نسبت غالبه وي، نو په همدغه اعتبار ویلی شو چې د ښځې تعقل د نر په پرتله کم ، او د نارینه عاطفة د ښځی په پرتله کمه ده ، چې په دواړو کې د الله تعالی ستر حکمت

هغه څه چې دغه رايه تقويه کوي هغه دا چې : د عقل کلمه د اسم په صيغه په قرآن مجيد کې نده

راغلی (بلکه د عقل پر ځای د هغه مرادفات ـد جمع اومفرد په صیغه ـ راغلي دي لکه : اللُب ، النُّهی ، حِجْر ، أحلام ) ، او هم یوازې په همدې حدیث او یو یا یو څو نورو نه چندان قوی احادیثو کې راغلې ده ، بلکې په شرعي نصوصو کې همیشه د فعل صیغه استعمال شوې ده ، چې هغه هماغه د تعقل ( عقل کارولو او فکر کولو) معنی لري.

د عقل لغت په عربي ژبه کی څو معناگانې لري ، او ډیر علماء او د حدیثو شراح وایي چې دلته عقل د هغه په یوه لغوي معنی استعمال شوی دی ، چې هغه : په چارو کی تثبت اوتحقق دی. د عربي په نامتو قاموس (لسان العرب) کې د عقل د معنی د بیانولو په ترڅ کې راځی چې : (والعَقْلُ: التَّنَّبُت في الأُمور.) عقل په چارو کې تثبیت ته وایی .

له همدې ځایه ده چې د حدیثو شراح دا نه مني چې دلته عقل د هغه په اصطلاحي معنی (يعني د جنون او ليونتوب ضد ) استعمال شوی دی ، بلکه وايي چې عقل د هغه په هماغي يوې لغوي معني استعمال شوى دى . د بيلگى په توگه أبو العباس القرطبي په خپل المفهم شرح صحیح مسلم کتاب کی وایی: " والعقلُ الذي نُقِصَهُ النساء: هو التثبُّتَ في الأمور، والتحقيقُ فيها، والبلوغُ فيها إلى غاية الكمال، وهُنّ في ذلك غالبًا بخلاف الرجال..." إلخ . هغه عقل چې د ښځو ناقص دی هغه عبارت دی په چارو کې د تثبت او تحقق ، او پدې کار کې د کمال تر کچه رسیدلو څخه ، چې ښځې پدې کار کې- غالبا – د نارينه وو برعكس وي. همدا راز شيخ الاسلام ابن تيميـة هـم دې تـه نـږدې خـبره كـوي او د دې حديث په تړاو وايي چې: (العقل مصدر عقل يعقل عقلا إذا ضبط وأمسك مأ يعلمه.

وضبط المرأة وإمساكها لما تعلمه أضعف من ضبط الرجل وإمساكه) .

او هغه څه چه ددغې رايې تاپيد کوي هغه دا چې عقل ته په عربي ژبه کې (اللب) هم ويل کيږی. او د حديث په لفظ کې راځی چه ( ما رايت من ناقصات عقل ودين اذهب للب الرجل العاقل منکن ) نو که دلته عقل د ( لب ) په معنی راغلی وی نو د حديث معنی دا شوه چې: ما ستاسې نه ډيرې هغه کم عقلې نه دی ليدلی کومې چې د حازم ( حکيم او کلك عزم والا ) سړي عقل وړي . نو دا څرنگه کيدلای شی چې ښځه دې خپله کم عقله وی او په عين وخت کی دې د حکيم ، مدبر او عقلمن سړي عقل يوسي ؟!

دا له یوی خوا، او له بلی خوا په قرآن مجید – او تحدیدا په سورت یوسف – کی څو ځایه د هغه ښځو ( کید ) یعني چل ، فریب ، مکر او دسیسه یاده شوې ده ، بلکه په یو ځای کې خو راغلي دي چې (اِنَّ کَیْدَکُنَّ عَظِیمٌ) ، چې دا کار هم په عقل کیږی ، نه په کم عقلی .

د پورتنيو ټکو څخه دا حقيقت څرگنديږي چې دلته د ناقص العقله ټکي د کم عقلۍ ، ساده گۍ ، اوحماقت په معنى ندى راغلى - لکه څرنگه چې

زمونږ په ژبه کې استعماليږي، او ستر دليل يې دا دی چه دلته د ښځی او نر گواهی د عقل د نقصان د بيلگی په توگه ياده شوی ده چه هغه په کم عقلئ پوری هيڅ اړه نه لي ، او نه شريعت د کم عقل او زيرک په گواهئ کې توپير کړی دی.

بلکې په حدیث کې دعقل نقصان په امورو کې د تښت او ضبط د کمۍ معنی لري او مونږ اوتاسې عملا گورو چې ډیری ښځې پدې کار کې د سړیو په څیر نه دي، لکه وړاندې چې یې یادونه وشوه . دغه رایه په پای کې هماغې دوهمې رایې ته ورگرځي، ځکه چې په امورو کې سنجش ، ضبط ، تښت او تحقق د عقل دنده ده نه د عاطفې اوتاثر. اوله همدې ځایه ده چې په گواهۍ کی ددوه ښځو گډون شرط گڼل شوی دی . چې په دې توگه اوله اودوهمه رایه هم سره یوځای کیږي. یعني: ښځې پدی ناقص العقله دي چې په ځینیو مسائلو کې د پدی ناقص العقله دي چې په ځینیو مسائلو کې د پاندې د نارینه وو په پرتله د تعقل سنجش او تحقق او ضبطولو پر ځای عادتا عاطفه او د احداثو سره سرسری چلند غالبه وې.

لنډه يې دا چې: ِ

پدې حدیث کې نه په مطلقه توګه د ښځو د عقل نیمگړتیا اونقص مراد دی او نه هم د ښځو کوم ډول سپکاوی پکې شوی دی ، بلکه د هغوی طبیعی او فطرې حالت بیان شوی دی .

نه یوازی دا ، بلکه په حدیث کې د ښځو د تعقل ضمني ستاینه د هغوی د طبیعت په بل اړخ کې شوې ده ، اوهغه دا چې هغوی په خپل لباقت او ظرافت او زیرکتیا سره کولای شی چې د ډیر حازم سړي عقل هم شنډ کړي، لکه امام ابو العباس قرطبی چه ویلي دي.

هو ، دا بيخى ليرې ښكارى چې رسول الله صلى الله عليه وسلم دې ښځو ته داسې خبره وكړي چې د هغوى سپكاوى دې پكې نغښتى وي. دا لا څه چې دغه سپكاوى دې د اختر په ورځ لمونځ ته راغلو ښځو ته وكړې، والعياذ بالله .

- او ددې خبرې يادول هـم خورا اړين دي چې دغه پرتله د ښځو او نارينه وو د جنس په اعتبار ده ، او ددې هيڅ خنډ نشته چې ځينې ښځې دې د ډيرو سړيو څخه عقلمندی وی، بلکه کيدای شی چې ډير سړی د ښځو نه هـم ډير عاطفی او کـم عقله، او ډيری ښځی د سړيو نه هـم زيات د فکر او عقل څخه کار واخلی .

نو بنا پر دې، هغه څوک چې په حدیث شریف کې ښځی په ناقص العقله ستایل د هغوی سپکاوی گڼي، او یا کله ناکله په ځینیو کارنو کې د ښځی فوقیت د حدیث تکذیب گڼي هغوی په حقیقت کی په خپله ناقص العقله دي چېد حدیث په کره معنی نه پوهیږی.

هذا ما بدا لي ، والله تعالى أعلم بالصواب .



# سیرت اخلاقی رسول گرامی ﷺ

#### بخش نهم

## تواضع پیامبر گرامی ﷺ (۱)

تواضع وشکسته نفسی، عالی ترین مقام اخلاقی، و راه کسب شرف و سروری، و رفعت و بلند رفتن مقام بنده در نزد الله متعال میباشد، طوریکه پیامبر گرامی فرموده است: (هیچ بندهای بخاطر الله تواضع و فروتني نمي كند مكر اينكه الله تعالى مقامش را بلند مىبرد). [صحيح مسلم (۲۰۸۸)] ﷺ

سیره عملی و سخنان پیامبر گرامی علیه سرشار از تواضع و فروتنی و دوری از تکبر و خـود بـزرگ بینـی اسـت. آن جنـاب ﷺ ضمـن آنکه خودش از هر کاری که موجب تکبر شود، دوری مینمود، پیـروان خویـش را هـم از آن برحـذر میداشـت. از عبـد اللـه ابـن مسعود رضی الله عنه روایت شده که پیامبر گرامی ﷺ فرمود: «کسی که به اندازه یک مثقال ذره کبر و غرور در دل دارد، داخل بهشت نمى شود. شخصى سوال كرد: اى رسول الله! همانا انسان دوست دارد که لباس وکفشش قشنگ باشد، آیااین نیز بیانگر کبر است؟ پیامبر گرامی ﷺ فرمود: [مانعی ندارد] همانا الله تعالى زيبا است و زيبائي را دوست دارد. تكبر عبارت است از: انكار حق وتحقير مردم». [صحيح مسلم (١٤٧)].

اخلاق پیامبر گرامی ﷺ از اخلاق همه مردم بهتر و کاملتر بود. آن جناب ﷺ نمونه عملي قرآن کريم بود؛ چنانکه عايشه ل می گوید: «اخلاق ایشان، قرآن بود». [مسند احمد (۲٤٦٠١) و الادب المفرد از بخاری (۳۰۸)]

همچنین پیامبر گرامی ﷺ میفرماید: «إنمّا بعثتُ لأُتمَّمَ مَكَارِمَ ﴿ این سبک غذایی الأُخْلَاق» [مسند البزار (٨٩٤٩)]. «همانا من مبعوث شدهام تا ارزشهای اخلاقی را کامل کنم».

> یکی از دلایل تواضع پیامبر گرامی این است که ایشان، تعریف و تمجید و ستایش را دوست نداشت. عمر بن خطاب س می گوید: رسول اکرم ﷺ فرمود: «در مدح و ستایش من افراط نکنید، آنگونه که نصاری در مورد عیسی بن مریم افراط کردند؛ چراكه من، بندهٔ او هستم؛ پس بگوييد: بنده الله و فرستادهٔ او». [صحیح بخاری (۳٤٤٥)].

> ملاحظه می کنیم پیامبری که بهترین انسان روی زمین بشمار میرود، با غرور و تکبر رابطهای ندارد، انس بن مالک رضی الله عنه مي گويد: «نزد صحابه هيچكس از رسول الله ﷺ محبوبتر نبود؛ با این حال، هرگاه صحابه رسول الله ﷺ را می دیدند، بلند نمی شدند؛ زیرا می دانستند که آن جناب ج این کار را نمی یسندد». [سنن ترمذی (۲۷۵٤)]

> پیامبر گرامی ج تواضع شگفت انگیز و بینظیری در برابر فقرا و مساكين و حاجتمندان داشت، انس بن مالك رضي الله عنه می گوید: «زنی نزد پیامبر اکرم ج آمد و گفت: من با شما کاری دارم. آنجناب ﷺ فرمود: «سر هـر راهـی از راههای مدینـه کـه خواسـتی، بنشـین؛ مـن بـا تـو مینشـینم (و کارت را انجـام میدهم) انس س می گوید: پیامبر ﷺ با وی نشست و نیازش را برطـرف کـرد». [سـنن ابـوداود (٤٨١٨)]

# 🤅 : رژیمهای غذایی سختگیرانه شاید تاثیـر

🚈 🖺 🖁 سریع بـر کاهـش وزن داشـته باشـند امـا بهدلیل گرسنگی مداوم باعث دازدگی ﴿ فرد از ادامه رژیم شده و وزن طی مدتی کوتاه به حالت قبل برمیگردد. اما در رژیم غذایی صحیح، خوراکیهای سیرکننده گنجانده میشود که علاوه بر کاهش وزن، مشکلی برای سلامت بدن نیز درپىي ندارنىد.

به نقـل از Améliore ta Santé، کنــترل

احساس گرسنگی مشکل جدی برای } افرادی است کے قصد کاھےش وزن دارنــد. البتــه رعایت بهترین انتخابهای

غذایی در این ∛زمینــه موثــر اسـت. در واقـع، بعضي خوراكيها ∛مانع از بـروز گرسـنگی شـدید میشـوند کـه در نتیجه تمایل به ∛ ریزهخـوری کاهـش پیـدا مـی کنـد.

علاوه بركاهش وزن، به حفظ سلامت بدن هم كمك كرده و تحليل عضلاني، تغييرات ﴿ پوست و مو، اختلالات روانی و... ناشی از 🕻 رژیمهای سخت را در پی نخواهند داشت.

خوراکی های با شاخص قند پایین، گلوکز خون را در حد نرمال نگه می دارند و اشتها را کنترل می کنند. در این صورت، افت ناگهانی قند خون و تمایل به شیرینی جات و تنقلات كمتر خواهد بود.

جـذب بـدن شـده و هضـم سریعـی دارنـد.

ماهى و تخممر غ؛ منابع عالى پروتئينى

افرادی که قصد کاهش وزن دارند حتما

بایـد ماهـی را در برنامـه غذایـی خـود بگنجاننـد. ماهیهای چرب ماننـد سالمون نەتنھا پروتئین بالایے دارند، چربیهای مفید موردنیاز بدن را تامین می کنند و تاثیر مطلوبی در حفظ سلامت بدن دارد.

(4)

تخممـرغ نيـز دیگـر خوراکـی مفید در این زمینه است. علاوه بر يروتئين، تخممرغ

حاوی بسیاری از ریزمغذیهای ضروری است که نیاز بدن در دوران رژیم را تامین مىكنىد. برخىلاف تصور،زردە تخممرغ تاثیر منفی بر کلسترول خون ندارد و حتی

چرہے آن از نوع چرہے غیراشباع است.

#### 

در وهله اول باید به خوراکیهای سرشار از یروتئیان اشاره کرد زیارا یروتئینها احساس سیری را افزایش میدهند و مانع ﴿ از گرسنگی مداوم هستند. به علاوه، به سوختوساز چربیها کمک میکنند. فيبرها نيز تاثير سيركنندگي بالايي دارند. فيبرها تركيبات مغذى غذاها راجذب می کنند و غذا را پیش از هضم مدت طولانی تری در معده و روده باریک نگه مىدارند. همچنين فيبرها به دليل جذب آب، حجم بیشتری پیدا میکنند که این حالت نیـز بـا افزایـش سـیری همـراه اسـت. سبزیجات علاوه بر فیبر فراوان و کالری كم توصيه مىشوند. البته اسموتى و 🖁 پـوره هـا چنيـن تاثيـرى ندارنـد زيـرا سريـع



وزن کم کنید اما بدون گرسنگی!

#### ميوهها و سبزيجات فراموش نشود!

در رژیم غذایی سالم و متعادل باید به مقدار کافی از میوهها و سبزیجات استفاده كرد. بعضى از آنها بهخاطر آب فراوان تاثير بهتری در افزایش سیری دارند. هندوانه با بیش از 90 درصد آب، یک انتخاب عالى است. گريپفروت نيز خاصيت سيركنندگي دارد و البته منبع غني از ریزمغذی ها محسوب می شود. موز و سیب گرچه کالری بیشتری به 2 میوه قبل دارند اما مانع از بروز گرسنگی تا مدت طولانی میشوند. از همین رو، بهتر است در وعده صبحانه حتما از این خوراکیها ميـل شـود.

# آسان بگیرید و سختگیر نباشید

نصیحت من به این جوانان این است که: از سختگیری و غلو خودداری کنند، و خصوصاً با عوام مردم که نمی توانند همانند خواص – یعنی اهل ورع و تقوا – باشند، جانب آسانگیری و میانه روی را پیش گیرند.

چه ایرادی دارد که شخص مسلمان در مسئلهای یا در همهٔ مسائل، راهی را که به احتیاط نزدیکتر و از عیب و نقص دورتر است، پیش بگیرد.. البته نباید طوری شود که همیشه راه آسانتر را ترک کند و دائماً راه احتیاط را برگیرد؛ چون در این صورت، دین «مجموعهای از احتیاطات» خواهد شد که جز شدت و سختگیری، ثمرهای دیگر به دنبال نخواهد داشت، در حالی که خداوند برای بندگانش، دمیشه آسایش و گشایش میخواهد.

هرکـس بـه نصـوص قـراَن و سـنّت و رهنمودهـای پیامـبر ص و اصحـاب کرامشـش نظـری افکنـد، اَنها را پیوسـته دعوت کننـدهٔ \_\_\_\_\_\_

به اسانگیری و دفع کنندهٔ فشار و تنگی میابد، و میفهمد که ایشان بر بندگان و خدا، مشکل پسند و سختگیر نبودهاند. کریم همین آیات مارا کافی است که بعد از آیات «روزه» می فرماید:

﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱليُسرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلعُسرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥] .

«خداونـد آسـایش شـما

را میخواهد و خواهان زحمت و سختی شما نست».

و در اَیات «طهارت» و «وضو» میفرماید: ﴿مَا یُرِیدُ ٱللَّهُ لِیَجعَلَ عَلَیکُم مِّن حَرَج﴾ [المائدة: ۲] .

«خداونـد نمیخواهـد شـما را بـه تنـگ آورد و بـه مشـقّت انـدازد».

و به دنبال آیات «نکاح» میفرماید:

﴿يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُخَفِّ فَ عَنكُم وَخُلِقَ ٱلْإِنسُنُ ضَعِيفًا ۗ ٢﴾ [النساء: ٢٨] .

«خداونید میخواهید (با وضع احیکام سهل و ساده) کار را بر شما اَسان کنید (چراکه میدانید انسان در برابر غرایز و امیال خود، ناتوان است) و انسان ضعیف آفریده شده است».

و در آیات «قصاص»، بعد از اجازهٔ عفو و صلح و آرامش در آن میفرماید:

﴿ ذَٰلِكَ تَخفيفَ مِّن رَّبُكُم وَرَحمَةَ ﴾ [البقرة: ١٧٨] . «اين تَخفيف و رحمتي است از سوى پروردگارتان».

از سـنّت نیـز، همیـن مقـدار احادیـث برایـمان کافـی اسـت کـه:

إبن عباس باز رسول خدا ص روایت کرده است: «شـما را از غلـو در دیـن خـدا برحـذر می کنـم. همانا کسانی که قبل از شـما بودنـد، بـه خاطـر غلـو در دیـن هـلاک شـدند».

إبن مسعود سنيز روايت مى كند كه فرمود: «سختگيران و مشكل پسندان هلاک شدند، و اين را سه بار تكرار فرمود». اين سخت گيران، در گفتار، در عمل، يا در رأى و انديشه نيز شامل مى شود.

و آنچه أبوهریرة سروایت کرده است که: «فردی اعرابی در مسجد ادرار کرد، مردم بر علیه او برخاستند و به او فحش و ناسزا گفتند، اما رسول خدا ص فرمود: او را رها کنید! سطلی پر از آب روی ادرارش بریزید. همانا شما آسان گیر مبعوث شده اید، و هرگز سختگیر انتخاب

انتظارش نمی رفت، می شود.. به همین جهت بود که رسول خداصهنگامی که برای خود و به تنهایی نماز می گزارد، از همهٔ مردم بیشتر طول می داد، اما زمانی که پیشنماز مردم می شد، از همه بیشتر تخفیف می داد و بسیار سریع الصلاة بود، و در این مورد می فرمود:

«هرگاه کسی از شما برای مردم نماز بگزارد، باید تخفیف دهد و طول ندهد؛ زیرا در بین آنها، افراد پیر و ضعیف و ناقص هم هستند. اما زمانی که برای خود نماز به پا می دارد، هر چقدر می خواهد طول دهد».

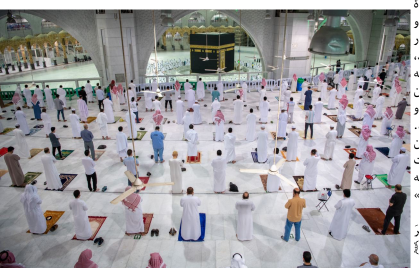
و از آبی قتادهٔ سروایت شده که پیامبر ص فرموده است: «من داشتم برای اقامهٔ نماز می ایستادم و میخواستم آن را طول دهم، اما گریهٔ کودکی را شنیدم. پس آن را تخفیف دادم و از طول دادن آن خودداری کردم؛ چون خوب نیست بر مادرش رنج و سختی تحمیل شود».

«مسلم» در صحیح خود، صورتی دیگر از این تخفیف را بیان کرده است: «او یک سورهٔ کوتاه خواند». و از عایشه ل روایت شده که: «رسول خدا ص آنها را از روی رحمت و رأفت به ایشان، از وصال نهی فرمود. آن دو را به هم وصل می کنی! فرمود: من مثل شما نیستم. همانا پروردگارم، شبانه مرا طعام و آشامیدنی میدهد».

اگر قرار باشد که تساهل و آسانگیری در هر زمانی مطلوب باشد، حقیقتاً در زمان ما، نظر به آنچه که از سستی در دین، ضعف در ایمان و یقین، و غلبهٔ زندگی مادی بر مردم مشاهده و لمس میشود، لزوم آن

بیشتر است و بیشتر طلبیده می شود.. تمام بلاها و مصیبتهایی که هماکنون گریبانگیر ما شده، به خاطر منکرات و زشتکاریهای زیادی است که همچون قاعدهای در زندگی درآمده و هر آنچه خلاف آن باشد، شاذ و خارج از قاعده گردیده است تا جایی که، آن کسی که دینش را به دست گرفته است، انگار آتشی شعلهور و سوزان به دست گرفته است! تمام اینها مقتضی تسامح و آسانگیری است، و بایستی شدیداً از سختگیری و محکم کاری زیاد، خودداری کرد. به همین جهت فقهاء بر آن هستند که: «مشقّت و سختی، آسانگیری را به دنبال دارد. امور، زمانی که دشوار و تنگ می گردند، باز می شوند و به دنبال آن آسایش میآید، و همهٔ بلاها باعث تخفیف و آسانگیری میشوند».

منبع: کتاب نصیحت های پدرانه به جوانان اسلام



نشـدهاید».

و از رهنمودهایش است که: «هـرگاه بیـن دو امـری قـرار می گرفـت، انتخـاب نمی کـرد مگـر آسـانترینش را؛ بـه شرطـی کـه گناهـی در آن نباشـد».

و هنگامی که معاذسبه عنوان پیشنماز و امام جماعت گروهی انتخاب شده بود و نماز و قرائتش را طول داد، به او فرمود:

«آیا دنبال فتنه هستی و میخواهی مردم را به فتنه بیندازی، ای معاذ؟!».. و این را سه بار تکرار فرمود. این بدان معنی است که سختگیری بر مردم و واداشتن دائمی آنها به جدیت و محکم کاری، برابر با به فتنهانداختن آنهاست.

موقعی که به انسان اجازه داده می شود که بر نفس خویش برای انتخاب راه کامل تر و سالمتر سخت بگیرد، دلیل نمی شود که او می تواند بر تودهٔ مردم نیز سخت گیر باشد؛ زیرا باعث تنفر و فرارشان از دین خدا، از جایی که اصلاً



### PILLARS OF IMAN (5):

#### **BELIEF IN THE LAST DAY**

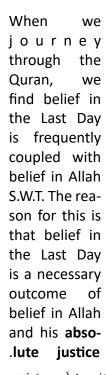
#### (NAJM UK WEEKLY REMINDERS)

One of the best ways to maintain and strengthen our imān is through constant contemplation and reflection over the Hereafter

various names given to the Last Day in the Qur'an confirm this tra-.dition

One such names of the Last Day is which means the (Yawm Al-Hisāb

text to our current existence. Rejecting it renders all other beliefs meaningless. Those who understand this reality are aware that their ultimate fate after death is .based on their conduct in this life





مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ فَوَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا فَيُ عَمِلَ صَالِحًا فَلَوْمِيهِ فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهِا فَعَلِيهِ فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهَا فَعَلَيْهِا فَعَلَى عَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَى عَلَيْهِا فَعَلَى عَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَى عَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَى عَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَيْهِا فَعَلَ

Whoever does righteousness - it is for his [own] soul; and whoever does evil [does so] against it. And your Lord is not ever unjust to .([His] servants (Surah Fussilat, 46

Allah does not approve of injustice; He will not let the wrongdoers go unpunished, nor will He leave the wronged down by not obtaining justice for them, nor will He disappoint the virtuous by not rewarding them for their righteousness. On that day, **true and**. **absolute** justice will be served

#### **NAMES**

In Arabic, when a concept is given more than one name, it is to show importance to the matter and the Day of Account). On this day everyone from Adam AS until the Last Day will be judged and accounted for according to their conduct and .deeds

In Surah Maryam, Allah S.W.T refers to it as **Yawm Al-Hasrah** meaning the Day of Remorse. On this Day, the negligent and heedless will regret all that which they neglected in this life

وَأَنْدِرْهُمْ يَوْمَ الْحَسْرَةِ إِذْ قُضِيَ الْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ

Warn them [O' Muhammad] of the Day of Remorse when the matter will be decided, for they are heedless and do not believe (Surah .(Maryam, 39

#### **SIGNIFICANCE**

Belief in the afterlife gives a con-

Abu Huraira reported: The Messenger of Allah SAWS said, "Do you know who is bankrupt?" They "The said, withone out money or goods is bankrupt." The Prophet said, "Veri-

ly, the bankrupt of my nation are those who come on the Day of Resurrection with prayers, fasting, and charity, but also with insults, slander, consuming wealth, shedding blood, and beating others. The oppressed will each be given from his good deeds. If his good deeds run out before justice is fulfilled, then their sins will be cast upon him and he will be thrown (into the Hellfire." (Sahih Muslim

عَنْ أَسِي هُرَيْرَةَ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ » أَتَدْرُونَ مَا الْمُفْلِسُ ». قَالُوا الْمُفْلِسُ فِينَا مَنْ لاَ دِرْهَمَ لَهُ وَلاَ مَتَاعَ قَالُوا الْمُفْلِسُ فِينَا مَنْ لاَ دِرْهَمَ لَهُ وَلاَ مَتَاعَ . فَقَالَ » إِنَّ الْمُفْلِسَ مِنْ أُمَّتِي يَأْتِي يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِصَلاَةٍ وَصِيَامٍ وَزَكَاةٍ وَيَأْتِي قَدْ شَتَمَ الْقِيَامَةِ بِصَلاَةٍ وَصِيَامٍ وَزَكَاةٍ وَيَأْتِي قَدْ شَتَمَ هَذَا وَقَدُفَ هَذَا وَلَكُلُ مَالَ هَذَا وَسَفَكَ دَمَ هَذَا وَضَرَبَ هَذَا فَيُعْطَى هَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ وَهُذَا مِنْ حَسَنَاتُهُ قَبْلَ أَنْ يُقْضَى مَا عَلَيْهِ أَخِذَ مِنْ خَطَايَاهُمْ فَطُرحَتْ عَلَيْهِ ثَلُهُ أَنْ الْمَارِحَ فِي النَّارِ (صحيح مسلم)



## **Thinking Well of Others Relieves the Heart**

Nothing relieves the heart and makes one happy more than thinking well of others. It protects one from the harm of worrisome thoughts that disturb his peace of mind and exhaust the body. Thinking well of others leads to a sound heart, strengthens the ties of cordiality and love among the individuals of a community, and frees the hearts from hatred and rancor. The Prophet, sallallaahu `alayhi wa sallam ( may Allah exalt his mention ), said: "Beware of assumptions, for assumption is the falsest of speech, and do not be inquisitive, and do not spy upon one another, and do not vie with one another, and do not envy one another, and do not hate one another, and do not shun one another; be fellow-brothers and slaves of Allah." If only the members of the Muslim community would adhere to this sublime behavior, their enemies would never dare to attack them and their famous policy of "divide and rule" will never succeed because the hearts are united and the souls are pure.

#### Ways to Think Well of Others

There are certainly many ways that a Muslim can think well of others; some of which are:

#### 1- Supplication

Supplicating to Allah The Almighty is the gate to every goodness. The Prophet, sallallaahu `alayhi wa sallam ( may Allah exalt his mention ), would ask his Lord to grant him a sound heart.

#### 2- Putting Oneself in the Place of Others

If each one of us puts himself in the place of his brother when the latter does or says something, this will help him think well of others. Allah The Almighty directs His slaves to this meaning in the verse where He Says (what means): {Why, when you heard it [the falsehood against 'Ai'shah, may Allah be pleased with her], did not the believing men and believing women think good of one another?}[Quran 24:12] In another verse, Allah The Almighty makes the believers feel as if they are one single entity, to the extent that when one of them meets his brother and greets him, it is as if he is greeting himself. Allah The Almighty Says (what means): {But when you enter houses, give greetings of peace upon yourselves - a greeting from Allah.} [Quran 24:61]

# 3- Interpreting the Words of Others in the Best Possible Way

This was the habit of the righteous predecessors. 'Umar may Allah be pleased with him said, "Do not think ill of a word that your believing brother utters as long as it can be interpreted in a good way."

Imam Ash-Shafi'i may Allah have mercy upon him was ill once, and some of his brothers came to visit him; one of them said, "May Allah strengthen your weakness [He intended to supplicate to Allah in order to eliminate his weakness]." Ash-Shafi'i may Allah have mercy upon him

said, "If Allah strengthens my weakness, it would kill me!" The man said, "By Allah, I intended nothing but goodness." Ash-Shafi'i may Allah have mercy upon him replied, "Even if you insulted me, I know that you sought goodness." Thinking well of others is true brotherhood, even in things that cannot be interpreted in a good way.

#### 4- Making Excuses for Others

When anyone says or does something that annoys or grieves one, he should try to find excuses for him and recall the status of the righteous who used to think well of their fellows and make excuses for them. They would say, "You should make seventy excuses for your brother." Ibn Seereen may Allah have mercy upon him said, "If you come to know that a brother has harmed you with either a word or a deed, you should make an excuse for him; if you did not find one, you should say, 'There may be an excuse that I do not know of." When you exert your utmost to make excuses for the words and deeds of others, you will save yourself the trouble of assuming and you will avoid blaming your fellows excessively.

#### 5- Abstaining from Judging the Intentions of Others

This is one of the greatest causes that help one think well of others. One leaves the intentions to the only One who knows them: Allah The Almighty, for He did not command us to check each others' hearts and intentions, and thus we have to avoid harboring ill-thoughts about others.

#### 6- Recalling the Harmful Consequences of Evil Assumptions

The one who thinks ill of others lives in endless trouble and grief, to say nothing of the fact that he loses all those who socialize with him, even the closest people to him. It is natural that people make mistakes, even unintentionally. Accusing others along with thinking well of oneself is one of the evil consequences of thinking ill of others. This is one way a person may be guilty of ascribing purity to oneself that Allah The Exalted forbade in His Book. Allah The Almighty Says (what means): {So do not claim yourselves to be pure; He is most knowing of who fears Him.} [Quran 53:32] In another verse, Allah The Exalted criticizes the Jews when they ascribed purity to themselves. Allah The Almighty Says (what means): {Have you not seen those who claim themselves to be pure? Rather, Allah purifies whom He wills, and injustice is not done to them, [even] as much as a thread [inside a date seed].} [Quran 4:49]

Thinking well of others requires extensive training and striving against one's self, particularly because the devil is inseparable from man like the blood that runs through his body. He never stops his attempts to sow dissension within the Muslims and stir up disputes among them. Thinking well of others is one of the greatest means to block this way before the devil. We ask Allah The Almighty to Grant us sound hearts and Help us to think well of our brothers and sisters.

# **Christian then Athiest and Finally Muslim**

Mavis B. Jolly (England)

I was born in a Christian environment, baptised in the Church of England, and attended a Church school where at a tender age I learned the story of Jesus as contained in the Gospels. It made a great emotional impression on me, as also did frequent visits to the church, the high altar with candles burning, the incense, the robed priests and the mysterious intoning of prayers... I suppose for those few years I was a fervent Christian. Then with the increase of schooling, and being in constant contact with the Bible and everything Christian I had the opportunity to think over what I had read and observed, practised and believed. Soon I began to be dissatisfied with many things.

By the time I left school I was a complete atheist. Then I began to study the other main religions in the world. I began with Buddhism. I studied with interest the eightfold path, and felt that it contained good aims but was lacking in direction and details.

In Hinduism I was faced not with three, but with hundreds of gods, the stories of which were too fantastic and revolting to me to be accepted.

I read a little of Judaism, but I had already seen enough of the Old Testament to realize that it did not stand my tests of what a religion must

be. A friend of mine persuaded me to study spiritualism and to sit for the purpose of being controlled by the discarnate spirits. I did not continue this practice very long as I was quite convinced that, in my case anyway, it was purely a matter of self-hypnosis, and would be dangerous to experiment further.

The war ended. I took work in a London office, but my mind never straved far from the religious quest. A letter appeared in the local paper to which I wrote a reply contradicting the divinity of Christ from the Biblical point of view. This brought me in contact with a number of people. one of whom was a Muslim. I started discussing Islam with this new acquaintance. On every point my desire to resist Islam fell down. Though I had thought it impossible, I had to acknowledge that perfect revelation had come through an ordinary human being, since the best of twentieth century governments could not improve upon that revelation, and were themselves continually borrowing from the Islamic system. At this time I met a number of other Muslims and some of the English girl converts endeavored to help me, with no little success, since, coming from the same background, they understood better some of my difficulties. I read a number of books, including The religion of Islam, Muhammad and Christ and The source of Christianity, the latter showing the amazing similarities between Christianity and the old pagan myths, impressed me greatly. Above all I read the Holy Our'an. At first it seemed mainly repetition. I was never quite sure if I was taking it in or not, but the Qur'an, I found, works silently on the spirit. Night after night I could

not put it down. Yet I often wondered how perfect guidance for man could come through imperfect human channels at all. Muslims made no claim for Muhammad that he was superhuman. I learned that in Islam prophets are men who have remained sinless, and that revelation was no new thing. The Jewish prophets of old received it. Jesus, too, was a prophet. Still it puzzled me why it did not happen any more in the twentieth century. I was asked to look at what the Qur'an said: "Muhammad is the Messenger of God and the last of the Prophets." And of course it was perfectly reasonable, too. How could there be other prophets to come if the Holy Qur'an was the book ... explaining all things and verifying that which is with you and if it was to remain uncorrupted in the world, as is guaranteed in the Qur'an, and perfectly kept so far? "Surely We have revealed the Reminder (i.e. the Qur'an) and surely We are its Guardian." In that case there could be no need of further prophets or books. Still I pondered. I read that the Qur'an is a guide to those who ponder (XVI: 65) and that doubters were asked to try and produce a chapter like it (II: 23). Surely, I thought, it must be possible to produce a better living plan

in 1954, than this which dates back to a man born in the year 570 C.E.? I set to work, but everywhere I failed.

No doubt, influenced by the usual condemnation of Islam from Christian pulpits on the subject, I picked on polygamy. At last I thought I had something; obviously Western monogamy was an improvement on this old system. I talked of it to my Muslim friend. He illustrated with the aid of newspaper articles how much true monogamy there was in England, and convinced me that a limited polygamy was the answer to the secret unions that are becoming so distressingly common in the West. My own common sense could see that, particularly after a war, when women of a certain age group far outnumber men, a percentage of them are destined to remain spinsters. Did God give them life for that? I recollect that on the radio programme known as `Dear Sir' an unmarried English girl had called for lawful polygamy, saying she would prefer a shared married life rather than the loneliness to which she seemed to be destined. In Islam no one is forced into a polygamous marriage, but in a perfect religion, the opportunity must be there to meet those cases where it is necessary.

Then about ritual prayers I thought I had a point. Surely prayers repeated five times a day must become just a meaningless habit? My friend had a quick and illuminating answer. What about your music practice, he asked, where you do scales for half an hour every day whether you feel like it or not? Of course, it is not good if it becomes a dead habit --- to be thinking of what is being done will give greater benefit --- but even scales done without thinking will be better than not doing them at all, and so it is with prayers.' Any music student will see the point of this, particularly if he bears in mind that in Islam prayers are not said for the benefit of God, Who is above needing them, but for our own benefit as a spiritual exercise, besides other uses.

Thus gradually I became convinced of the truth in the teachings of Islam, and formally accepted the faith. I did this with great satisfaction, as I could fully realize that it was no emotional craze of the moment, but a long process of reasoning lasting nearly two years, through which I went despite my emotions that pulled me so strongly the other way.







media@hayatfoundation.org.uk @ hayatfoundationuk



+44 7588 811824 - +44 7508 848893





www.hayatfoundation.org.uk 🕠

