### عمعه د ۱۴۰۰ل د سنبلی ۵مه، د محرم الحرام ۱۹مه، د ۲۰۲۱م د اگست ۲۷مه . دوه یم کال ۱۰مه گڼه



Reg No: 1145407

### مسلمان برادر مسلمان است

ا از ابوهریره رضی الله عنه روایت شده که گفت: ▮ رسول الله صلى الله عليه وسلم فرمودند:

مسلمان برادر مسلمان است تجاوز و دست درازی به آبرو، مال و خون مسلمان بر مسلمان حرام است. رواه ترمذی ـ حدیث ـ ۱۹۲۷



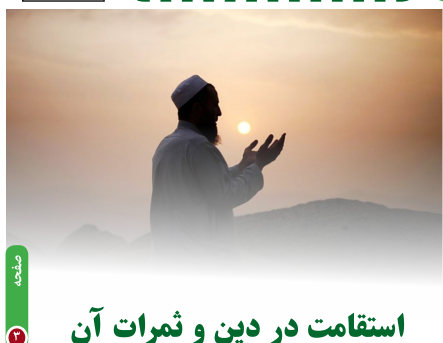
# سرمقاله

### د نړۍ ولسونه باید ځیر شي...

د نـړۍ ولسـونه بايـد ځـير شي! چـي اسـلام او مسـلمانان 🏿 دوه جــلا جــلا نومونــه د*ي*، د مسـلمانانو د زريــن عــصر وگـري پرتـه لـه شـکه چـي د اسـلام عمـلي نمونـي وي او له همدې کبله خو د هغوی ويناوې او کړنې د راتلونکو خلکو لپاره معیار گرځېدلی، چې باید هغوی د همدغه ا کړنـو او وینـاوو پـه بدرگـه ځـان د انسـانیت د خدمـت او د ا ستر رب جل جلاله د عبادت ویاړ ته ورسوی؛ خو مگر ا اوس فتنـي دي، سـتونزې دي او ډول ډول فسـادونو خولـه لگولي ده، اوس دا سمه ده، چې اسلام محفوظ دی او په خپل هماغه پخواني حال پاتي دي؛ خو مسلمان هغسي نه دی، مسلمان د زمان او مکان داسی څپو راخیستی، چې د خلاصون لارې ېې خپله له ځانه ورکېږې کېږي دي، له همـدې کبلـه بايـد د نـړۍ ولسـونه د مسـلمان او مسلمانۍ يـا د اسـلام او مسـلمان ترمنـځ نننـي توپـير تـه ځیر شی او هغه د معاصر پیاوړی دعوتگر؛ استاذ احمد ديـدات رحمـه اللـه خـبره ېـى بايـد ذهـن كـى وي، چـى ویـلی یـی وه: أنـا مسـلم والأسـلام دیـن کامـٰل، لکننـی لست انسانا كاملا، اذا ارتكبت خطأ، فلاتلوموا الاسلام و ▮ لکن لومونی أنا! زه مسلمان يم او اسلام بشپړ ديـن دی؛ ا مگر زه پوره انسان نـه يـم، كلـه چـى زه كومـه گنـاه وكـړم، ا اسلام مه ملامتوی او یوازی ما ملامته کری.

د نـړۍ ولسـونه بايـد ځـير شي! چـې اسـلام هيڅکلـه دوي 🏿 ته اړ نه دی، بلکی دوی اسلام ته اړ دی، که هغوی اسلام د ژوند د بشپر نظام په توگه ومنی، نه یوازې دا چی خپل ځان او ژوند ېی ارزښتمن کړ، بلکی نورو ته ا ېـي هـم ارزښت ورکـر او دغـه سـتر کاینـات چـي د کـوم ه دف لپاره پیدا شوي، هغه هدف او دغه ټولو کایناتو ته ہی ارزښت ورکړ او که خدای مه کړه، له حق دین څخـه ېـی مـخ واړاوه، نـه يـوازې دا چـی لـه خپـل ځـان سره ېي ظلم وکړ، بلکې د ټولو کايناتو په ارزښت ېې ا سـترگی پټـی کـړې... او کلـه چـی حالـت دومـره خـراب شى، چى نړۍ د فساد او ظلم په کور بدله شي، بيا نو ددې نړۍ بقاء ته کومه بهانه نه پاتي کېږي او هغه الهي سنت چې لـه پخـوا څخـه راپاتـې دي، تحقـق پيـدا كـويّ: وَإِذَا أَرِدْنَـاٰ أَنْ نُهْلـكَ قَرْيَـةً أَمَرْنَـا مُتْرَفيهَـا فَفَسَـقُوا فيهَا الْقَـوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمـيرًا (۵)

او کلـه چـې مونـږ د کـوم کلي د هلاکـت اراده وکـړو؛ نـو ا عیش پرستو خلکو تـه یـی د طاعـت امـر وکـړو او هغـوی پکی فسق وکړي؛ نو د عذاب فیصله پرې ثابته شي او ا مونیز یی په هلاکت سره هیلاک کړو.





آیا می خواهی بهترین مردم باشی؟





**بځه په اسلامي ټولنه کي** 





.હે

### ULFILLING TRUSTS















# آیا می خواهی بهترین مردم باشی؟

اولاً،مي خواهدكه از بهترين مردم باشد: مسلمان همیشه دنبال کسب رضایت خدا و محبت اوست و مي خواهـ د صفت خيرخواهـي، نيكـوكاري را در خود ایجاد کند و بهترین مردم باشد. رسول اكرم صلى الله عليه وسلم مي فرمايد: «خيرالناس احسنهم خلقا» ١

(بهترین مردم با اخلاق ترین انهاست.)

یا کسی است که اخلاقش از همه مردم بهتر و زیباتر باشد و از پاداش بزرگی که از داشتن اخلاق خوب و زيبا بدست مي آيد، صحبت مي کند مسلمان بخاطر مصلحت، اخلاق خود را نيكو نمى كند، بلكه بخاطر رضايت الله- سبحانه وتعالى- اين كار را انجام مي دهد. به همين ترتیب، خوش اخلاقی او ادامه دارد و برای او فرقی نمی کند که مردم را راضی کند یا نه و این خوش اخلاقی پیوند مهر و محبت را بهتر کند یا موثر واقع نشود، دوستی وعلاقه مندي کسب شود یا نه؟ اما اجر و پاداش خداوند- سبحانه و تعالی- در هر حالتي باقي است و اين انگيزه باعث كسب اخلاق نیکو می شود.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ان الرجل ليدرك بحسن خلقه درجات قائم اليل وصائم

رسول اكرم صلى الله عليه وسلم مي فرمايد: براستي انسان به سبب اخلاق زيبايش به درجه آن بنـدگان مـي رسـد كـه روزهـا را روزه وشـبها نمازگزاربوده انـد.

به سبب اخلاق نیك مسلمان درجه كسي را که درشب درنماز و روز را روزه میگیرد، کسب میکندواین صفتی از صفات مومنین است. رسول الله صلى الله عليه وسلم مى فرمايد:

# ميندې څنگه کولاي شي خپل ماشوم له قرآن سره وتړي

له قرآن سره د ماشوم د تړلو له پاره میندو ته ۲۰

۱) چې کله جنين وي او لا دنيا ته نه وي راغلي نو قرآن لوله او يايې اوره.

۲) چې کله دنيا ته راغي او شيدې يې رودلې نو قرآن ته غوږ ږده او يا يې هم خپله اوره.

۳) د هغه په شتون کې قرآن لوله پدې سره هغه کې د تقليد حس بيداريږي.

۴) هغه ته یې خپل ځانگړی مصحف(قرآن کریم) ډالۍ کړه، ماشوم د تملک حس ډېر خوښوي.

« المومـن يالـف ويولـف ولاخيرفيمـن لا يالـف ولا يولف وخيرالناس انفعهم للناس.»١

(مومـن انـس والفـت ميكندوموردانـس و الـف قـرار مي گيرد ودر کسي که انس والفت نمي کندوموردانس والفت واقع نمي شودهيچ خيري وجود نداردوبهترین مردم کسانی هستند که بیشترین نفع وسود را براي ديگران داشته باشند.)

ثانیا:مسلمان به داشتن اخلاق پسندیده دستور داده شده است:

خداوند- سبحانه وتعالى- به ما دستور داده است درارتباط بامردم با حكمت رفتاركنيم واين نشانه خردمندي است. خداوند مي فرمايد: (اي پيغمبر)! مردمان را با سخنان استواروبجا واندرزهاي نیکووزیبا به راه پروردگارت فراخوان،وباایشان به شـيوه هرچـه نيکوتـر و بهترگفتگـو کـن؛ چـرا کـه (برتوتبلیغ رسالت الهی است باسخنان حکیمانه ومستدلانه وأگاهانـه ،وبگونـه بـس زیبـا وگـیرا و پیـدا و بر ما هدایت وضلال وحساب وکتاب و جزا وسزا است) بیگمان پروردگارت آگاه تر (از همگان) به حال کسانی است که از راه اومنحرف وگمراه مي شوندويا اينكه رهنمود وراهياب ميگردنـد [... النحل: ١٢٥

اندرزهاي نيكو: همان متن يا مضمون كلام است که انسان را به چیزهاي خوب دعوت مي کنـد واینکـه حکمـت چیسـت؟حکمت راهـی اسـت کـه انســان بواسـطه آن افــکار ودسـتورات خــود را عرضه یا اجرا می کند. خداوند-سبحانه وتعالی-رسول خودراص به خاطر اینکه ، نرمخوونیك رفتاربود، توصيف وتعريف ميكند واگر اين خصلت

۵) د قرآن د ختم په ورځ يې ورته محفل ونيسه.

۷) د لنډو سورتونو ځينې سيالۍ ورته جوړې کړه.

۹) د "دا کلمـه بـه پـه کـوم سـورت کـې راغلـې وي"

۱۰) قرآن یې په هرځای کې نږدې ملگری و گرځوه.

قراني علومو له پاره ځانگړي شوي دي.

۱۲) ښوونيزې سيډيانې، کېسټې ورته واخله.

۱۱) لـه هغـو وسـايلو سره يـې و تـړه چـې د قـراَن او

۱۳) پـه کـور، مدرسـه او مسـجد کـې يـې د سـياليو

۸) د چاپیریال عناصر ورته له قرآن سره وتړه.

٦) قرآني کيسې ورته واوروه.

سيالۍ ورته جوړوه.

گـــډون تــه و هڅــوه.

درپیامبروجود نداشت، مردم را از دست می دادواز پیرامون او پراکنده می شدندوآنان صحابه رسول اكرم وخودرسول اللهص بودند.رسول الله ص نمی گفت: هرکس دوست داشته باشد هدایت ورستگاري را انتخاب ميكند وهر كس هم دوست نداشته باشد کار او براي ما مهم نيست .به حقیقت رسول خداص به نسبت هدایت انها خیلی حريـص ومشـتاق بـود.

(7)

خداوند تبارك وتعالى دراين باره مى فرمايد:] ازپرتورحمت الهي است که تو با آنان (که سرازخط فرمان کشیده بودند) نرمش نمودي.واگر درشتخویی وسنگدل بودي از پیرامون توپراکنده مي شدند. أل عمران: ١٥٩

(پس ازأنان درگذروبرایشان طلب أمرزش نما ودرکارها باآن مشورت کن.)

در حقیقت از راههای برقراری ارتباط شایسته وخوب بامردم أن است كه ازأنان گذشت كرده و برایشان طلب استغفار نمود و درکارها باآنان مشورت کنی. یعنی از اشتباهات گذشته مردم چشم پـوشي كنـي واز خداوندمتعـال بـراي آنـان طلـب بخشـش كنـي.

این یکی از راههای تشویق وترغیب و تقویت روحی وهمچنین ایجاد رفتار ومنش درست دربین مردم است. يعني به راي ونظر أنان احترام بگذار و از آنـان قـدردانی کـن وزمـانی کـه بـا مـردم ارتبـاط برقرار میکنی برای آنان ارزش قائل شو، چرا که هيچ چيـزي بـه انـدازه مشـورت كـردن توبـا مـردم نمی تواند تسکین دهنده باشد و هیچ چیزی به اندازه قدردانی تو ازمردم نمی تواند آنان را به تو نزديك كند.

ويډيـو واخلـه.

۱۵) د ښـوونځي پـه پروگرامونـو کـې يـې گـډون تـه

وهڅـوه.

١٦) قـراَني کيسـې تـرې واوره او پـه ډېـره مينـه ورتـه

غـوږ ونيسـه.

۱۷) د لمانځـه امامـت تـه يـې وهڅـوه، پـه ځانگـړې

توكَّه نفل لمنحُونه.

۱۸) د مسجد درس ته یې ولېږه.

۱۹) د قراَن په اړه يې پوښتنو ته اهتمام وکړه.

۲۰) د علم او پوهې له خاوندانو سره يې وتړه.

خپل اولاد ته دې قرآن ورزده کړه، قرآن به ورته هر څه ورزده کړي.

۱۴) د قـراَن د تـلاوت اواز يـې ثبـت كـړه، يـا تـرې



# <u>මු අතිකුවණිව වා යොසු</u>කා

استقامت در دین امری واجبی بوده، بدون آن نه مسئولیتی وجود خواهد داشت و نه هم التزامی می تواند باقی بماند. به همین خاطر وقتی سفیان بن عبدالله ثقفی رضی الله عنه از پیامبر اکرم صلی الله علیه وسلم طالب نصحیت جامعی می گردد که وی را از نصحیت سائرین بی نیاز سازد، در جوابش می فرماید:

قُلْ آمَنْتُ بِاللَّه ثُمَّ اسْتَقَمْ

(یعنی به از صدق دل ایمان بیار وبعد در طول عمر برآن استقامت اختیار کن).

روی همین اهمیت، بعضی علماء استقامت را نصف دین و بعضی دیگر، آنرا همهٔ دین توصیف نموده اند.

استقامت به مفهوم حرکت بالای راه راست (صراط مستقیم) وعدم انحراف ازین خط بطرف راست و چپ است. استقامت شامل عمل به تمام طاعات ظاهری و باطنی و ترک تمام منهیات ظاهری و باطنی می باشد و در حقیقت استقامت حد وسط بین زیاده روی و کوتاهی است که هر دو شرعا غیر مجاز می باشند. امیر المؤمنین عمر بن خطاب رضی الله تعالی عنه استقامت را چنین تعریف نموده:

(أن تستقيم على الأمر والنهي ولا تروغ روغان الثعالب)

«یعنی استقامت اینست که بالای امر و نهی ثابت باقی بمانی و چون روباه حین حرکت به یک سو و دیگر سو منحرف نشوی»

خليفهٔ سوم عثمان ابن عفان رضى الله عنه استقامت را به مفهوم «خالص ساختن عمل به الله تعالى» تعريف مى نمايد.

حسن بصری رحمه الله استقامت را به مفهوم ثابت قدمی بالای امر الله تعالی، عمل به طاعت و ترک معصیت وی تعبیر می نماید:

«استقاموا على أمر الله، فعملوا بطاعته، واجتنبوا معصته»

همچنان، سفیان ثوری رحمه الله مطابقت عمل با قول را استقامت می داند و عابد حرمین فضیل ابن عیاض رحمه الله استقامت را زهد در چیزهای فانی و میلان به چیزهای باقی (الزهد فی الفانیة، والرغبة فی الباقیة) توصیف می کند. ابن تیمیه رحمه الله می فرماید:

(الاستقامة على محبة الله وعبوديته، وعدم الالتفات عنه يمنة أو يسرى)

یعنی «استقامت بالای محبت الله متعال وعبادت وی و عدم توجه به راست و چپ»

امام قرطبی رحمه الله تمام این اقوال را در هم دیگر متداخل دانسته مفهوم استقامت را چنین خلاصه می کند:

(اعتدلوا على طاعة الله، عقداً، وقولاً، وفعلاً، وداوموا على ذلك)

یعنی «آنانیکه اعتدال اختیار نمودند برطاعت الله تعالی از لحاظ تعهد و قول و عمل و برین نهج مداومت نمودند»

دعوتگر واستقامت:

صحابى جليل القدر انس ابن مالك رحمه الله عليه از پيامبر اكرم صلى الله عليه وسلم چنين روايت مى كند:

«لَا يَسْتَقِيمُ إِيمَانُ عَبْد حَتَّى يَسْتَقِيمَ قَلْبُهُ وَلَا يَسْتَقِيمُ قَلْبُهُ حَتَّى يَسْتَقِيمَ لِسَّانُهُ وَلَا يَدْخُلُ رَجُلُ الْجِنَّةَ لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بِوَائقَهُ» ( مسند أحمد)

یعنی «ایمان بنده ای مستقیم شده نمی تواند تا قلبش مستقیم نگردد و قلبش تا زمانی استقامت اختیار کرده نمی تواند که زبانش مستقیم نشود وکسیکه همسایه از آزارش ایمن نباشد، داخل جنت شده نمی تواند.»

ازین حدیث شریف به وضوح فهمیده می شود که استقامت در دین تنها به مفهوم ایستادگی بر توحید و عدم اقرار به کلمه عند نیست بلکه راست بودن تمام افعال ظاهر وباطن انسان چون سلامت قلب، سلامت زبان ودرستی کردار انسان را در بر می گیرد. دعوتگران اسلام که علاوه بر اصلاح نفس خود درصدد اصلاح دیگران و رهنمایی ایشان بطرف خیر وسعادت دنیا و آخرت می باشند، علاوه بر استقامت بر دین، نیازمند استقامت بر دعوت و پیامد های آن نیز می باشند. به همین خاطر بیشتر از ازدیگران باید متوجه باشند که دچار سستی وفتور که نقیض حرکت و مبارزه است، نشوند. آنها باید همیشه خود را مورد محاسبه قرار دهند که نشود خدای نخواسته عوامل منفی در شخصیت ایشان راه پیدا نموده و أهسته، أهسته ايشان را از جادهءراست منحرف و از خیر دعوتگری و اصلاح محروم سازد. به همین خاطر همیشه باید ازخود بپرسند:

- أيا محبت افراطى به دنيا و وقوع در ملذات و رفاهيت ها سبب ضعيف شدن ايمان وسست شدن رابطه اش با الله متعال نگرديده است؟

- آیا ارتکاب گناهـان و وقـوع در صغائـر سبب فسـاد درون وسـیاهی قلبش نشـده است؟

- آیا زبانش همیشه به حق و صدق گویا بوده و به ذکر الله متعال مشغول است و یا بیشتر اوقات در کذب، بهتان، غیبت، سخن چینی و عیب جویی دیگران مصروف می باشد.

- آیا قلمش همیشه در کار خیر و بخاطر مصلحت دعوت و وطن مصروف است یا اینکه بیشتر مصروف عیب جویی دیگران بوده و در جهت تفریق بین مسلمانان وتخریب مصلحت وطن به کار گرفته می شود؟

- آیا سلوکش سبب جذب دیگران به دعوت می گردد؟ یا سبب دوری و نفرت شان ازین حرکت می گردد؟ طرح چنین سوالها و سوالهایی مشابهی هرچند

وقتی یک بار و دادن پاسخ صادقانه وواقعی به آنها می تواند مارا درین راستا یاری رساند که درجه استقامت ما در چه سطحی است و اگر خللی وجود دارد، چگونه و بموقع آنرا مورد معالجه قرار دهیم؟ وسائل حصول استقامت:

١. طلب هدايت از الله متعال

۱. طلب هدایت از الله ۲. اخلاص در عبادت

۳. پابندی به نمازها

### ثمرهٔ استقامت:

الله متعال حینیکه در سوره و فصّلت از استقامت یاد می کند، همانجا ثمرات ونتائج استقامت را نیز به تفصیل بر می شمارد جاییکه می فرماید:

{ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَنَنَزَلُ عَلَيْهِمُ الْمَلاَئِكَةُ أَلَّا تَخَافُوا وَلَا تَحْزُنُوا وَأَبْشرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ \* نَحْنُ أَوْلِيَاؤُكُمْ فِي الْحَيَاةِ اللَّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِي أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ \* نُزُلاً مِّنْ غَفُورٍ رَّحِيمٍ ؟٣٠-٣٢ فصّلت

در حقیقت کسانی که گفتند پروردگار ما خداست سپس ایستادگی کردند، فرشتگان بر آنان فرود می آیند [و می گویند] بیم مدارید و غمین مباشید و به بهشتی که وعده یافته بودید شاد باشید\* در زندگی دنیا و در آخرت دوستانتان ماییم و هر چه دلهایتان بخواهد در [بهشت] برای شماست و هر چه خواستار باشید در آنجا خواهید داشت".

آنچه ازین آیات و آیات مشابه دیگر در رابطه به ثمرات استقامت استنباط می گردد، اینها اند:

- حصول اطمينان قلبي به سبب دوام ارتباط با الله متعال جل جلاله.
- استقامت، انسان را از وقوع در معاصی و اشتغال به مسائل پیش پا افتاده و سستی درطاعات وعبادات محفوظ می گرداند.
- در وقت مرگ یا حین قیام دوباره از قبور، ملائکهء رحمت به استقبال انسان با استقامت آمده و ویرا به نجات از خوف و ترس و انجام نیکی که در انتظار وی است، بشارت می دهد.
- محبت و احترام مردم نسبت به کسی که در راه دین و دعوت استقامت نموده و مشکلات وموانع نتوانسته عزم راسخ وی را مبنی بر صالح بودن و مصلح شدن، سست نماید.
- وعده و پروردگار به دخول ایشان در جنت ایکه آنچه بخواهند، میسر می شود و آنچه سبب خوشی ایشان می شود، بدون معطلی فراهم می شود.
- و اخیراً مهمانی خاص پروردگار غفور ورحیم که نشانه ٔ کامل رضایت وی از بهشتیان و آنانیست که در دنیا بر دین الله متعال و در راه دعوت وی از خود پایمردی وثبات نشان داده اند.

نسأل الله تعالى أن يرزقنا الهدى والسّداد - آمين





# سیرت اخلاقی رسول گرامی ﷺ

بخش هژدهم

### شفقت و مهربانی پیامبر گرامی ﷺ بر کودکان

برط رف کردن این نیاز عاطفی در سنین پایینتر ضرورت بیشتری دارد. کودکان بیشتر به توجه و محبت دیگران حساس هستند. بنابراین، پیامبر گرامی ﷺ با کودکان خیلی مهربان بودند و این ابراز محبت و مهربانی با کودکان از ویژگیهای بارز ایشان ج بود.

وقتی صفحات سیره عملی و رفتار فردی و اجتماعی پیامبر گرامی هر اورق بزنیم درمی یابیم که مملو از مهر و رحمت و عطوفت است.

از جمله موارد قابل توجهی که در سیره اخلاقی پیامبر گرامی ﷺ نقل شده، احترام به کودکان است. در صحیحین از انس بن مالک س نقل شده است که وقتی پیامبر اکرم ﷺ از کنار کودکان عبور می کردند به آنان سلام می کرد. [متفق علیه]

شاید بسیاری از مردم گمان کنند که چون کودکان کوچک ترند باید همیشه آنان به بزرگترها سلام کنند، در حالی که آموزش آداب اجتماعی آنان بر عهده بزرگترهاست.

پیامبر گرامی ج با وجود علوّ مقام و درجاتشان، در برخورد با کودکان با خوش خلقی و حتی در بسیاری از موارد، مزاح و شوخی برخورد می کرد. در روایتی انس س می گوید: (رسول الله ج با اخلاق ترین مردم بود، من برادری داشتم که به او ابوعمیر گفته می شد ـ می گوید: گمان می کنم گفت: از شیر جدا شده بود ـ می افزاید: وقتی که رسول الله ج می آمد و او را می دید، می فرمود: «أبو عمیر، مَا فَعَلَ النَّغَیرُهُ» «ابوعمیر گنجشکک چه شد؟» می گوید: وی گنجشکی داشت که با آن بازی می نمود). [متفق علیه].

روش پیامبر گرامی او برخورد ایشان با خورد و بزرگ با فرزانگی و حکمت بود. ایشان با بزرگان و خوردسالان با نرمی و مهربانی رفتار می نمود. عبد الله ابن مسعود س از دیدار محبت آمیز پیامبر گرامی ایبا خود این گونه سخن می گوید: «گوسفندان عقبه بن ابی معیط را می چراندم. پیامبر اکرم او ابوبکر س از کنار من گذشتند. آن جناب فرمود: ای پسر! نزد تو شیر یافت می شود؟ گفتم: آری. ولی امانت هستند. فرمود: آیا گوسفندی هست که اصلاً شیر نداشته باشد؟ من بزی را نزد ایشان آوردم. دستی بر پستانهایش کشید و آن را در ظرفی دوشید و علاوه بر اینکه خودشان نوشید به ابوبکر نیز داد و سپس به پستان گفت: جمع شو و آن جمع شد. ابن مسعود می گوید: نزد ایشان آمدم و گفتم ای رسول الله! از این سخن به من بیاموزید. پس دستی بر سرم کشید و فرمودند: «الله بر تو رحم نماید؛ تو پسری دانسته ای هستی».

### <del>۲۰ تدبیتر در درمان بیماری های روانی</del>

پزرگترین معالجه برای بیماری های روانی
 و دلتنگی –آنگونه که کتاب زاد المعاد ابن
 قیم (رح) آمده است- به صورت اختصار به
 قرار زیر است:

-1 اَراسـته بــودن بــه هدایــت و توحیــد باریتعالـی؛ همانگونـه کـه گمراهــی و شرک از بزرگتریــن اســباب دلتنگــی اســت.

-2 نـور درخشـان ایمانـی اسـت کـه اللـه متعـال آن را بـه قلب کسـی کـه اهـل ایـمان و عمـل صالـح باشـد، میافگنـد.

-3 علمی است که نافع و سودمند باشد؛ چنانچه هرقدر علم بنده زیاد شود، قلب شرح و فراخی حاصل می کند. -4 بازگشت و رجوع به الله متعال و دوستداشتن وی با تمام جان و توجه به وی و بهره مندبودن از عبادت وی است. -5 مداومت بر ذکر الله در هر حال و جا است، یقیناً ذکر پروردگارِ منان تاثیر عجیبی در فراخدلی، فرحت و زدودن غم و اندوه دارد.

-6 نیکی کردن به مردم و خیررسانی بدیشان است به هرگونهیی که میسر شود. شکی نیست که انسان بخششگر و خیراندیش، قلبی فراختر و باطنی پاکتر و دلی شادتر از همه دارد.

-7 برخـوردار بـودن از شـجاعت و رادمـردی؛ زیـرا شخص شـجاع، سـینة بـاز و قلبـی فـراخ دارد.

-9 پرهیز از چشم چرانی و بیهوده گویی و از گوشدادن به سخنان پوچ و دوری از مخالطت با افراد هرزه، زیاده خوری و پُرخوابی ؛ زیرا ترک گفتن این امور از عوامل شرح صدر و شادی دل و زوال غم و اندوه است.

-10 مشغول شدن به کاری مناسب و علمی سودمند؛ چرا که این گونه اشتغال، قلب و اندیشه را به خود مشغول داشته و از دچار شدن به اضطراب و تشویش میرهاند. -11 توجه داشتن به کار امروز؛ طوری که تشویش آینده و اندوه دیروز کنار گذاشته

شود. زیرا باید در نفع دین و دنیای خویش کوشا بود و همواره از پروردگار، رسیدن به مقصد را استدعا داشت؛ چرا که این امر، باعث ارامش از اندوه و غم می شود.

۴

-12 در همه گونه عافیت و برخورداری ها و رزق و روزی و سایر داشته ها، خود را با پایین تر از خود مقایسه کردن؛ نه با بلند تر از خود.

-13 به فراموشی سپردن سختی هایی که تا کنون دیده و به کلی آنها از ذهن خویش بیرون آوردن.

-14 هنگام مواجه شدن با سختیها، تلاشورزیدن بر این که آن را برای خویش تلاشورزیدن بر این که آن را برای خویش سبک و آسان بگرداند؛ بدین گونه که بدترین احتمالات را به جای این سختی که ممکن بود بدانها دچار شود را به خاطر آورد و برابر به توان خویش در دفع آن سختی بکوشد.

-15 این که قلب را قبوی دارد و به محض توهماتی که از تفکرات بد ایجاد می شود، آن را متاثر نسازد و نیز از خشم دوری کند و دغدغة از دستدادن چیز دلخواه و پیش شدن مشکل را به خود راه ندهد؛ بلکه کار را به الله بسپارد و با آن، در پَی کسب اسباب موفقیت برآید و از الله متعال عفو و عافیت را خواستار باشد.

-16 این که به الله تعالی اعتماد، توکل و حسینظن داشته باشد؛ زیرا در آنحال، توهم و تخیل، بر وی اثر نخواهد گذاشت. 17 انسان خردمند میداند که زندگی مطلوبش همان زندگی سعادتمند و دارای آرامش است و آن، بسی کوتاه است، پس نباید آن را با غم و اندوه کوتاهتر نماید، زیرا چنین چیزی با حیات پسندیده سازگاری ندارد.

-18 هرگاه با کار ناخوشایندی مواجه شد، آن را با سایر نعمتهای دینی و دنیویی که الله متعال به وی ارزانی داشته است، مقایسه کند تا به زیادی نعمتهای الله در حق خود پَی ببرد و نیز میان احتمالاتی میسازد و میان احتمالات بسیاری که میسازد و میان احتمالات بسیاری که امید سلامتی میرود، مقایسه نماید و به هیچوجه اجازه ندهد یک احتمال ضعیف، بر احتمالات قوی و بسیار غلبه نماید و با این تدبیر، اندوه و ترس از وی دور می شود. بر احرک نماید که آزار مردم به وی ضرری نمی رساند؛ به ویژه سخنان-زشت شان؛ به خودشان برمی گردد، پس اعتنای به آنها نداشته و بدانها ذهنش را مشغول نکند.

-20 فکر و دغدغهاش را متوجه چیزی بسازد که به دین و دنیایش نفع می-رساند.

# ښځه په اسلامي ټولنه کې

الله تعالى په دنيا كې هر يو شى د خپل خاص قانون له مخې پيداکړيدی هر شي ته ئې ځانگړی خاصیتونـه ورکړیـدی، ځانگـړی سـوچ فکر او قوت یې ورکړیدی، او په هرشي کې یې نر او ماده د دې له پاره پيدا کړی چې هر يو يې پخپله دایره کې خپل کار په سمه توگه سرته ورسوي. د دې ټولو شيانو د تنظيم کولو عمل ته د فطرت قانون وايي او هر يو شي د دغه قانون تابع دي، بله دا چې الله تعالى هر شى د دغه قانون تابع گرځولی دی نه دا چې د فطرت قانون پخپله د کوم کار د سرته رسولو طاقت لري، لکه چې خدای نه منونکی خلک چې عقیده لري. په دې اساس په ټولو شیانو کې الله تعالی انسان ته يو لوړ مقام ورکړيدي، هغه يې په ټولو مخلوقاتو کې د عزت او احترام وړ گرځولي دى، ټول شيان يې په يوه او بله طريقه د انسان تابع گرځولي دي تر څو انسان د هغه هدف له پاره کار وکړي،د کوم له پاره چې پيدا کړی

د نـورو مخلوقاتـو پـه څېـر انسـان هـم پـه دوه برخـو ويشـل شـوی دی چـې يـو يـې نـر او بـل يـې ښـځه ده. دا تقسـيم كـوم تصـادفي تقسـيم نـه دی چـې هيڅ هـدف نـه لـري، او نـه دا چـې د شـكل او رنـگ يـا د جسـمي جوړښـت لـه توپـير پرتـه نـور پـه خاصيتونـو او مسـؤوليتونو كـې كـوم توپـير نـه لـري، او هـر يـو يـې د بـل سره پـه هـرشي كـې شريـک او برابـر دي، كـه يـو څـوک د نـر او ښـځې پـه اړه دا فكـر ولـري نـو شـايد د ډيـرو پـه ښـځې پـه اړه دا فكـر ولـري نـو شـايد د ډيـرو پـه انـد ليـوني وشـميرل شي.

پدې کې هیڅ نشته چې نر په انساني ټولنه کې ( پرته لدې چې په اسلامي ټولنه کې) یو ځانگړی مقام لري، د نر بدني جوړښت د عقل او فکر د لوړوالي

کچه، د سختۍ او تکلیف برداشت کول، د کار او کوشش طاقت لرل، په ټولنه کې د خلکو سره راشه درشه، د شپې او ورځي بې له قید اوبنده دنده سرته رسول، د خپلې ماندیني اوبچیانو د ژوند د اړتیاوو پوره کول، په پوره ځوانمردۍ د ډیرو سختو حالاتو مقابله کول او داسې نور هغه دي چې په ټولنه کې نر ته امتیاز ورکوي.

د دې په مقابل کې ښځه د خپل بدني جوړښت له امله له ځينې استثناوو پرته په عمومي ډول ارام طلبه وي، د ټولنې د کارونو د بار پورته کولو توان نه لري او د مصيبتونو او تکليفونو مخې ته ودريدل ورته سخت وي، د هغه وظيفې له

سرته رسولو سره په څنگ کې چې الله تعالى د هغې له پاره پيداکړې نه شي کولى چې د خپلى کورنۍ او ټولنې مادي اړتيا وې پوره کړي. خو دا هر څه د ښځې مقام په ټولنه کې کموي نه، بلکه په ټولنه کې چې هغه دکوم هدف له پاره تخليق شويده هغه په ډيره ښه توگه سرته رسوي، او که چيرته يوه ښځه د خپل هغه مسؤليت او خپلې هغې دندې څخه چې د هغې مسؤليت او خپلې هغې دندې څخه چې د هغې او په نورو کارونو کې ځان مشغول کړي نو ټولنه له فساد سره مخامخ کېږي.

د ښځې اوږو باندې د کورنۍ د روزنې مسؤولیت پروت دی، ښځه بایدټولنې ته هغه مواد تیار کړي چې ټولنه ور ته اړتیا لري، ښځه باید ټولنې ته پوهه اوتکړه بچیان، وروڼه او غیرتمن خاوندان تقدیم کړي.

بې له شکه په تاریخ کې د میړنیو او توریالیو شاته د لوی شان لرونکې میندې، خویندې او کورودانې شــتون لــري چــې هــرې یــوې یـې د ټولنې د سـمون له پـاره د خپـل وس او توان مطابق توریـالي وړاندې کړیـدي. ښـځه پـه ټولنه کـې د نارینـه پـه شــان خـو پـه ځانلـه دایــره کـې خپلـه دنـده اومسـؤلیت لـري، ځانتـه حقـوق اوامتیـازات لـري، چې خصوصاً اسلام ورتـه د هغې د تـوان پـه انــدازه مســؤلیتونه او د هغـې د اړتیـاؤ پـه انـدازه حقــوق او امتیـازات ورکړیـدي.

ښځه په اسلامي ټولنه کې د نرپه شان د قدر او احترام لرونکی انسان دی، ښځه په نر هغومره حقوق لري چې نر يې په ښځه لري (( ولهـن مثل الـذي عليهـن )) دښځو لـه پـاره هغه حقـوق دي چې پـه ښځو بانـدې دي، ښځې تـه پـه اسلامي ټولنه کې د مور د درجې پـه ورکولو سره، د خـور او لـور د درجې پـه ورکولـو سره، د مېرمنـې د درجې پـه ورکولـو د مېرمنـې د درجې پـه ورکولـو د مېرمنـې د درجې پـه ورکولـو سره او عـزت ځـاى ورکـړل شويدى.

په اسلامي ټولنه کې هیڅکله هـم ښځه یـوه وینځه نه ده، هغه یـو تړلی شوی حیـوان نه دی بلکـه هغه یـو ازاد او حقـوق لرونکـی انسـان دی چـې درنـاوی یـې پـه اسـلامي ټولنـه کـې لازم او ضروري دي.

ښځه هیڅکله هـم یواځي د نارینه د زړه د خوشحالولو، یا د عام استعمال د شیانو په څیر نه ده گرځول شوې، په غیر اسلامي ټولنو کې د ښځې د ازادۍ یا هغوی ته د مساوي حقوقو د ورکولو معنی دانه ده چې هغوی دې په ټولنه کې د عـزت اواحـترام پـه مقـام کېنـولی شي.

بلکه دغه دندې له ښځو څخه د يو بازاري شي د جوړولو په خاطر کيږي چې څرنگه ښځه د خپل بدن د ښکلا نمايش وکړي، څرنگه ښځه د نارينه ؤ زړه خوشحاله کړي، څرنگه ښځه او د هغې عکسونه د بازارونو زينت وگرځي، څرنگه د فابريکو خاوندان او لوی سوداگر له ښځو څخه د خپلو جوړو کړو شيانو په خر څلاو کې استفاده وکړي، څرنگه ښځې په هوټلونو او د تفريح په ځايونو کې د خلکو د جنب کولو د تفريح په ځايونو کې د خلکو د جنب کولو سبب وگرځي، او څرنگه دفترونو او کار ځايونو کې د هغوی په گوماړلو د نارينه ؤ زړه خوشحاله

په غیر اسلامي ټولنو کې ښځه د دغه شیانو څخه پرته نور هیڅ مقام اودرنښت نه لري. خو د دې په مقابل کې په اسلامي ټولنه کې ښځه باید د ټولنې د جوړښت سبب وگرځي، نه په ټولنه کې د فساد سبب. ښځه باید د خپلو صلاحیتونو په کار اچولو سره د خپل عزت او ناموس د ساتلو هاند وکړي، ښځه باید خپل ځان بازار ته د نمایش له پاره وړاندې نه کړي، ښځه باید د هغه بې ځایه ازادۍ مخه ونیسي ځی په حقیقت کې د ډیرو غلامه گرځي، مسلمانه او افغانه ښځه باید د هغو ښځو تقلید ونه کړي چې په حقیقت کې د ډیرو غلامه گرځي، مسلمانه او افغانه ښځه باید د هغو ښځو تقلید ونه کړي چې خپلې ټولنې یې له گواښ سره مخامخ کړیدی.

افغانستان چې اوس د دودونو د رسه کشی میدان گرځیدلی، هر یو غواړي چې خپل دود رسم او رواج تـه پـه دې سـاده ټولنـه کـې وده ورکـړي، او هـ ريـ و يـ افغاني ميرمنې د خپـ ل ثقافت د ترویجولو له پاره هڅوي، باید چې افغانه میرمن د يوې حقيقې مسلمانې ميرمنې په څير د دغه ټولو غير اسلامي رواجونو مخه ونيسي، پخپل اصيل اسلامي او افغاني غيرتمن ثقافت كلكه ودريږي د خپلو حقوقو، خپل ناموس، غيرت او حيا ساتنه وكړي، او د ټولو هغو دسيسو مقابله وکړي چې د هميشه له پاره د اسلام دښمنانو د اسلامې ټولنو د ړنگېدو له پاره پکار اچولي دي او په دغه کار کې يې د هميش له پاره له ښځو څخه کار اخیستی دی. د ښځو حقوق له اسلام څخه پرته په نورو نظامونو کې خوندي نه دي، ښځو ته په معنوي ډول د حقوقو او ازادۍ نعرې وهل او هغوی له خپل اصلي رواج څخه جلا کول په حقیقت کې د هغوی حقوق له پښو لاندې کول دي. د هغوی ازادي ور څخه اخیستل دي او هغوی د تل له پاره په فکري او ذهنې زندان کې قيد کول دي.



### **DEFINITION**

- The word 'Amânah' (trust) is a very comprehensive term that entails: adherence to Islamic injunctions, fairness in dealings, and giving everybody their due.
- The decline in moral values such as honouring trusts is one of the signs of Qiyamah. Our Messenger (ﷺ) said:
  اذَا ضَيْعَتِ الأَمَانَةُ فَانْتَظِر السَّاعَةُ», قَالَ كَدْفَ اضَاعَتُما المَّاسَعُةُ المُنْظِر السَّاعَةُ».

إِذَا ضُيُعَتِ الْأَمَالَـُهُ فَأَنْتَظِرِ السَّاعَةَ». قَالَ كَيْفَ إِضَاعَتُّهَا" يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ «إِذَا أُشُنِدَ الأَمْرُ إِلَى غَيْرٍ أَهْلِهِ، قَانْتَظِرِ السَّاعَة»

"When the practice of honouring a trust is lost, expect the Last Day." He was asked: "How could it be lost?" He replied, "When the governance/authority is entrusted to undeserving people, then wait for the Last Day."

#### THREE TYPES OF TRUSTS

- 1. A pledge (Trust) made by a person to Allah . Upon reciting the Kalimah and entering Islam, one declares complete submission to Allah and His messenger.
- 2. A pledge made by a person upon himself. e.g., a person takes an oath to perform a certain action for Allah.
- 3. A pledge made by two people, groups, governments, etc. This includes business transactions and marriages.

#### PLEDGE WITH ALLAH ®

- For a Muslim, the most honourable and holiest pledge is the one which he has made with his Lord and Creator. Fulfilling this pledge doesn't just mean following rituals but following Allah's \* way of life.
- Islam sees the human being as a trustee of God on earth; it doesn't regard the human as a sinful being with sin as the centre of his life. Sin is present in human life but trust & responsibility are the concept that supersedes all other things!
- In order for human beings to truly be the trustee of God on earth they must have a great deal of determination as it is not an easy trust. The Quran in (33:72) describes this trust as a responsibility which the earth, mountains and seas could not undertake! But the human chose to carry this challenging responsibility. This responsibility is also expressed in surah Yaseen (60-61).

In brief, the most important application of this aspect of 'Amaanah is for the individual **to select the way of life** which is in accordance with the will of his creator.

#### AT THE INDIVIDUAL LEVEL

• A scholar said: 'Amaanah (trustworthiness) is the core of our faith and its importance/position is like that of the heart

#### **BRANCHES OF FAITH (8):**

### **FULFILLING TRUSTS**

(Derived from Najm UK's weekly reminders)

to the body, in which it is found in seven limbs: the eyes, ears, tongue, hands, feet, stomach, and the private parts. Whoever betrays the trust of all of them, he will leave the circle of faith.'

Another scholar said, 'Everything that Allāh has obligated upon His servants is a trust, such as: salah, zakat, siyam, and repaying debts.

• Accordingly, Amaanah at an individual level is to treat every obligation and blessing that Allah has granted us as a trust, and to perform/use them only in accordance with His Will. Thus, our eyesight is a trust, hearing is a trust, our hands and feet are a trust, our tongue is a trust, and our money is also a trust.

يا أَيُهَا الَّذينَ آمَنوا لا تَخونُوا الله وَالرَّسولَ وَتَخونُوا أَماناتِكُم وَأَنتُم وَأَنتُم تَعْلَمو نَ

"O You who have faith! Do not betray Allāh and His Messenger and do not knowingly betray your trusts."

### AT THE SO-CIAL LEVEL

كلكم راع، وكلكم مسئول" عن رعيتُه، والأمير راع، والرجل راع على أهلُ بيته؛ والمرأة راعية على ...بيت زوجها وولده

"Everyone of you is

- a \*shepherd (leader or trustee) and each one of you is answerable to Allah with regard to the trust that was given to you. [Bukhari & Muslim]
- We learn from the above hadith that Amaanah is not limited to a select few; rather each and every person carries a part of the trust. A ruler is a trustee and is responsible for the people he leads, a man is responsible for his wife and offspring, a woman is a trustee and is responsible for her household and children. Even the work entrusted to us is a trust, while undoing it is betrayal.
- From the prophetic traditions, the trusts that is considered most worthy of fulfilment are those related to marital relationships. Secrets and trusts related to this relationship should never be revealed onto outsiders.

They should also afford the same courtesy to other families by not investigating others' livelihoods nor interrogating them about what they did, what they cooked, what they ate, whom they visited or what

they wore during each gathering!

• Allah (\*) says in the Qur'an (5:1), "O' you who have faith, honour (all) your pledges/contracts..."

Since Islam doesn't distinguish between religion and state, the above verse relates to all aspects of our lives (individual, social and political). It does not only apply to money but to all trusts such as secrets, repaying debts or appointing someone for a job, position or responsibility. Regarding this, Allah (\*) says:

إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُحَوَّوا الْأَمَانَـاتِ إِلَـى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُ مِ بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بِالْعَدُلِ ۚ إِنَّ اللَّهَ نِعِمًّا يَعِظُكُم بِهِ إِلَّا اللَّهَ نِعِمًّا يَعِظُكُم بِهِ إِلَّا اللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا اللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا

Indeed, Allah commands you to render



trusts to whom they are due (and most deserving of it) and when you judge between people to judge with justice. Excellent is that which Allah instructs you. Indeed, Allah is ever Hearing and Seeing.

# BETRAYAL: ATONEMENT & CONSEQUENCE

- The atonement (kaffârah) for not fulfilling a particular oath or promise is feeding 10 needy people, clothing them or fasting 3 days. (Refer to 5:89 for full Aayah and note that only trusts with lawful conditions are obligatory to fulfil.)
- Regarding those that die without fulfilling their trusts, our prophet (\*\*) said: "Every traitor (of trusts) will have a flag on the Day of Judgement to identify them according to the amount of their treachery; there is no traitor of greater treachery than the leader who betrays his own people" (Muslim/ Bukhari).





### FRIDAY - THE BEST DAY OF THE WEEK

Friday is a very important day for Muslims. It is more significant and more beneficial than any other day of the week. It is the day that Muslims gather together to pray in congregation. Directly before the prayer they listen to a lecture designed to empower them with valuable knowledge about God, and the religion of Islam. It is a blessed day that has been designated as such by God, Almighty; no other day of the week shares its virtues.

A believer's entire life is one of worship; even celebrations are conducted as worship. While there is no special place or special time to worship God, there are moments, days, or times that God

straight path.

While it is only men who are obliged to attend the Friday congregational prayer there are also many recommended acts that can be performed by men, women or children during this day. These acts include, taking a bath and wearing clean clothes, saying numerous supplications to God, sending blessings upon Prophet Muhammad, and reading Chapter 18 of the Quran, which is entitled 'The Cave'.

Prophet Muhammad, may the mercy and blessings of God be

upon him, said, "There is no day more virtuous than Friday. In it there is an hour in which no one will pray to God except that God will hear his prayer".[3]

"Friday consists of twelve hours, one of which is the hour where supplications are granted for believers. This hour is sought during the last hour after Asr (the third prayer in the day).[4]"

"Whoever recites 'The Cave' on Friday, God will give him a light to the next Friday."[5]

"The best day on which the sun rises is Friday. It is the day Adam was created. It is the day when Adam entered the Heavenly Gardens, the day when he was expelled from it and also the day he died. Friday is the day on which the Day of Resurrection will take place."[6]

Friday is also the day on which one of the greatest verses in the Quran was revealed.

has made more superior; Friday is one of those times.

From the traditions of Prophet Muhammad, may the mercy and blessings of God be upon him, we learn that "The best day in the sight of God is Friday, the day of congregation".[1] Congregational prayers (obligatory for men) are one of the most strongly emphasized duties in Islam. It is a time when Muslims come together to worship One God, and find strength and comfort by standing shoulder to shoulder and reaffirming their faith and devotion to Him.

"O you who believe! When the call to prayer is proclaimed on Friday hasten earnestly to the remembrance of God, and leave aside business. That is best for you if you but knew." (Quran 62:9)

In many predominantly Muslim countries Friday is a weekly holiday, sometimes combined with either Thursday or Saturday. However there is no mandatory closing of businesses except during the time of the congregational prayer. In western countries many Muslims try to take their lunch break during the time for prayer, usually in the very early afternoon.

Prophet Muhammad told his followers that "The five daily prayers, and from one Friday prayer till the next, serves as an expiation for whatever sins have been committed between them, provided one does not commit any major sin." [2]

It is important that a Muslim not neglect Friday Prayer due to work, study, or other worldly matters. Believers should make attending this prayer a priority since ignoring it three times in a row, with no valid reason, will cause a believer to stray from the

"This day, I have perfected your religion for you, completed My Favor upon you, and have chosen Islam as your religion." (Quran 5:3)

A story from the life of the second Caliph Omar, illustrates the significance of Friday. A learned person from among the Jews said to Omar Ibn Al Khattab "In the Quran you people read a certain verse; if that verse had been revealed to us, we would have celebrated that day annually." Omar asked, "Which verse is that?" The man replied, "This day, I have perfected your religion for you'. Omar then said, "Verily I remember the day and the place where this verse was revealed. It was already a double celebration for us. Firstly it was Friday-a day of Eid (celebration) for all Muslims and secondly, it was the day of Arafat – the most important day of the Hajj." Omar further stated that this verse was revealed after Asr (afternoon prayer) while Prophet Muhammad was sitting on his camel.

Friday is a special day; the congregational prayer performed on this day holds special significance in the life of a Muslim. This is well noted and discussed by Islamic scholars both past and present. Thirteenth century Islamic scholar Ibn Taymiyyah said: "The most excellent day of the week is Friday according to the consensus of scholars" [7] and his student Ibnul -Qayyim mentions 32 special characteristics of Friday in his book Zad Al- Ma'ad. Prophet Muhammad said "Verily, this is the Eid day (day of celebration) that God has prescribed for the Muslims" [8]. Believers would be wise to take advantage of the blessings God sends down to His slaves on Friday. This is a day of congregation, a day of celebration and a day of contemplation and supplication.

## **INVESTIGATING** THE CHRISTIAN RESOURCES

By: Hussein Abdulwaheed Amin

Saint Paul and the early Christian Church Having gone as far as I could at that time with my research of Islam, I next set about a serious study of the historical Jesus and the early Christian church. I was astonished at what I learned - things I had never even heard about in my fourteen years of Religious Education at Catholic schools. As my knowledge increased, I came to reject what I now regarded as the doctrinal innovations of the foremost evangelist of the early church, Paul of Tarsus, usually referred to as Saint Paul the Apostle. Paul was not an Apostle at all. In fact, he personally never even met Jesus, yet claimed to receive visions of Jesus which overrode the first-hand historical and theological knowledge of those who had known and followed Jesus during his actual ministry. Paul's abrogation of the Law of Moses was decried by the Jerusalem church, led by Peter, and comprised of the original Jewish disciples of Jesus. They saw themselves as a movement within Judaism and would not accept gentiles unless they converted to Judaism, for example, through circumcision and acceptance of Jewish dietary law. For the original Jewish disciples of Jesus, the notion of a literal and physical Son of God would have been blasphemous and in direct contravention of the First Commandment. In Exodus 20:2-5 we read:

"I am the Lord your God...Worship no god but me...I tolerate no rivals."

And Deuteronomy 6:4 is variously rendered as:

"Hear O Israel, the LORD - and the LORD alone - is our God."

Or

"The LORD, our God, is the only God."

Or

"The LORD our God is one." There seems no scope for a "Son of God" or Trinity based on those readings, only for God "the Father" in Christian parlance or Allah as He is known to Muslims. [Allah is simply the Arabic word for the God (capital G). He is not some other deity, as some people in the West mistakenly think.

Arabic-speaking Jews and Christians use the word "Allah" too and "Allah" appears throughout the Arabic Bible.]

This understanding that a literal, physical Son of God would have been (and still is) blasphemous to Jews was subsequently confirmed to me in private correspondence with a Jewish university professor of religion. Speaking of the Jewish understanding of the Messiah, he stated: "The figure described here is clearly a human being, not a divinity or son of God".

Saint Paul's missionary work was overwhelmingly directed at polytheist pagans in the northern Mediterranean. In Corinth he gave up in exasperation on the Jews who stayed faithful to the worship of God alone and to the oneness of God. In Acts 17: 6 Paul declares to the Jews:

"If you are lost, you yourselves must take the blame for it. I am not responsible. From now on I will go to the gentiles." The notion of gods having children would have been very familiar to gentiles such as the Greeks. I suspect that Paul distorted the message of Jesus to make it more acceptable to this audience and thereby gain as many converts as possible as quickly as possible. We see evidence in Acts 17: 22-23 of how Paul in Athens draws explicitly on the existing religion of the Greeks to introduce his corrupted version of Christianity to them. There is also evidence that Paul made things up as he went along and conjured up doctrine on the hoof without reference to Jewish scripture, the teachings of Jesus or even one of his own famed visions. For example, in 1 Corinthians 7: 25 in reply to a query about unmarried people, Paul admits that "I do not have a command from the Lord", yet nevertheless proceeds to offer his own private opinion in his selfproclaimed capacity as "one who by the Lord's mercy is worthy of trust".

The Questionable Validity of the New Testa-

Growing up in a Catholic home and attending Catholic schools, I had always unquestioningly regarded the Bible as the Word of God. As a result of my private study in adulthood of the history of the writing and compilation of the Bible, I now came to view the New Testament in particular as deeply suspect. Paul or his followers wrote most of it. Note, for example, that from chapter 16 onwards, the Acts of the Apostles follows the career of Paul, not his comissionary Barnabas, an original disciple of Jesus. Barnabas was acknowledged as the founder of the Christian Church in Cyprus and was the author of a Gospel which was accepted by the earliest Christians. But his Gospel was arbitrarily excluded from the Bible when the New Testament was officially compiled for the first time at the behest of the pagan Roman Emperor Constantine three centuries after Christ. Barnabas had originally vouched for Paul when the Jerusalem disciples of Jesus wanted nothing to do with him, but then parted company with Paul after a bitter argument (Acts 15: 36-

As for the four Gospels now accepted as ca-

nonical by Christendom (and only since as late as the Council of Nicaea in 325 C.E.!), these were compiled from unreliable third and fourth-hand accounts long after Jesus' lifetime.

Mark 65-75 C.E. Luke 80-85 C.E. Matthew 85-90 C.E. John 95-140 C.E.

Source: University of Calgary, Department of Religious Studies[1]

How can the true Word of God contain two glaringly different genealogies of Jesus (Matthew 1:1-17 and Luke 3:23-37)? And why include human genealogies at all if Jesus were truly the literal or physical "Son of God"? How many thousands did Jesus really feed with loaves and fish? Two different gospels give two different figures. The actual numbers are a relatively trivial detail, but these examples highlight an important point - the unreliability of the Gospels concerning the life and teachings of Jesus and therefore their unsuitability as a basis for doctrine.

Moreover, in general, it is particularly important to consider that not only are the Gospels not contemporary accounts, they were actually written retrospectively in a climate of disassociation from Judaism and ingratiation with pagan Rome during or following the failed Jewish anti-Roman uprising of 66-74 AD. In contrast, the earlier and more authentic gospel written by Barnabas was excluded from the official Bible and suppressed by the Pauline-dominated Church establishment from the 4th century onward.

In addition, it seems silly to have to point it out, but Jesus, his apostles and disciples were Jews whose scriptures were in Hebrew. However, the New Testament was written in Greek. And an appendix to the Good News Bible authorized by the Catholic Church lists 85 instances including 15 in the Gospels where New Testament writers have Jesus and the other central characters of early Christianity quoting from, paraphrasing or alluding to texts not from the original Old Testament in Hebrew but the from Septuagint version, a Greek translation made in Egypt around 200 BC. The appendix states:

In a number of instances this version differs significantly in meaning from the Masoretic Hebrew text.

It is not credible that the Jesus and his followers would be quoting from a foreign language translation containing significant differences rather than from the Hebrew original of their Jewish scriptures. This casts further doubt on the accuracy of the New Testament and again undermines its validity as a basis for doctrine.

media@hayatfoundation.org.uk @ hayatfoundationuk



+44 7588 811824 - +44 7508 848893





www.hayatfoundation.org.uk 🕠





