### دوشنبه د ۱۴۰۰ل د جدی آمه، د جمادی اولی ۲۲مه، د ۲۰۲۱م د دسمبر ۲۷ درېیم کال ۲مه گڼه



از مادر مومنان عايشه "رضى الله عنها" روايت شده كه

رسول الله "صلى الله عليه وسلم" بر هيچ نماز نافله (و سنت) همچون دو رکعت نماز (سنتی) که قبل از نماز صبح مى خواندند مواظبت نمى كردند.

رواه مختصر مسلم ـ حديث ـ ٧٢٤



## سرمقاله

### اخوت اسلامي يگانه راه پيروزي مسلمانان

ا یقینا که اخوت و برادری یکی از نعمت های بزرگی ┃

نعمتی است که دو بعـد را در بـر مـی گیـرد یکـی بعـد مادی، تعاون و همکاری است که ارتباط را در میان دو

دیگر بعد معنوی که به اساس آن اجر و پا داش از جانب الله منان داده مي شود.

حکومت اسلامی به نکات، اساسات و بنیاد های ا ضرورت دارد که جامعه و حکومت اسلامی را از بحران، ا نابسامانی،اختلال،فساد،تبه کاری و ستمکاری به سوی ا رفاه،آسایش،آسـودگی، ثبات،سـکون،تحمل پذیــری و همدیگــر پذیــری ســوق بدهــد.

بناء اخوت و برادری اسلامی هـم یکـی از بنیاد هـای خیلـی ها محکمی است که بخاطر ثبات حکومت اسلامی مهم

ور مااز اخوت اسلامی، همدیگر پذیری،همبستگی،همدلی،تعاطف، اتحاد،عفو ،گذشت،

ملتی می تواند که به فلاحیت و نجاحیت برسد که باید انعطاف پذیری،بخشش، صبر و شکیبایی را سر مشق گفتار و اعمال خود قرار بدهند.

اگر کمی به سیرت رهبر کونین حضرت محمد(ص) توجه کنیم در می یابیم که نبی علیه السلام بخاطر استحکام و ثبات دولت اسلامی خود پیمانی و میثاقی را در میان مهاجرین و انصار به نام پیمان اخوت و برادری بست. و هکذا ابن عباس(رض) زمانی که در مسجد معتکف بود ٫ ■ غلامـی داخـل مسـجد شـد و در گوشـه یـی نشسـت و ابـن عباس (رض) از او پرسید چرا غمگین هستید؟ غلام جواِب داد من می خواهم رقبه یی خود را از سید و مالک خود آزاد ا کنم اما مبلغ کافی همرای خود ندارم ابن عباس(رض) ا بخاطر رفع حاجت غلام از مكان اعتكاف بيرون شدو حاجت او را بـر اَورده سـاخت وقتـی کـه از ایشـان در ایـن مـورد سوال شد او فرمود که من از نبی علیه السلام شنیدم که کسی که در اعتکاف باشد و بخاطر رفع حاجت مخلوق الله از آنجا بيرون شود اجر و پاداش او مانند ده شخص

این حدیث اهمیت و ارزش اخوت و بـرادری اسـلامی را در میان ملتها بیان می کند و این را برای مسلمانها تفهیم می کند که تا زمانی که ملتهای مسلمان در میان خود ا صمیمیت،اخوت و همدیگر پذیری نداشته باشند به پیروزی واقعی دست پیدا نخواهند کرد.



## اسلام د ټولو پيغمبرانو دين دي



فقر، افتخار نیست











**Rights Of Muslims Upon Us** 











### (7)

## اسلام د ټولو پيغمبرانو دين دي

هېڅ آسماني دين ته له اسلام پرته مونږ کوم بل نوم نشو ورکولی، او دا ځکه چې لوی څښتن ونه غوښتل تر څو د هغه له لوري د را استول شوو دينونو لپاره له اسلام پرته کوم بل نوم غوره او وټاکل شي او د ټولو آسماني دينونو لپاره د اسلام کلمه مناسبه کلمه برېښي، هغه دين چې لوی څښتن تعالى د خپلو بندگانو د هدايت لپاره په هر عصر کې را استولى ؤ.

که تاسی یوه شببه له ماسره فکر وکرئ؛ نو تاسی ته به هم څرگنده شي چې د اسلام دین لوی څښتن تعالی د محمدیت په نوم نه دی نومولی، لکه څرنگه چې مسبحیت پرې نومول شویدی، البته د مسبحیت د کلمی څخه مراد په اصل کې حضرت مسیح – علیه السلام – دی؛ نو له همدې کبله مونږ ویلی شو چې د اسلام مبارک دین په حقیقت کې د ټولو انبیاوو – علیه السلام مبارک یو مشترک دین دی؛ لکه چې لوی څښتن تعالی مونږ ته په دې اړه داسې لارښوونه کوي: ﴿شَرَعَ لِكُمْ مِّنَ الدِّینَ مُا وَصَّی بِه نُوحًا وَالَّذِی أُوحُیْنَا بِه إِبْرَاهِیمَ وَمُوسیَ وَعِیسیَ اُنْ اِلْمَامُ وا الدِّینَ وَلَا تَتَفَرَقُوا وَیه یه. (الشوری: ۱۳).

ژباړه: (لوی څښتن تعالی) تاسې ته له دین څخه هغه څه بیان کړي دي، په کوم څه باندی چې حضرت نوح – علیه السلام – هم سپارښتنه (وصیت) کړی ؤ، او (ای محمده!) په هغه څه څڼونو سره مونږ تاته وحې کړې وه، په همدې څیزونو سره مونږ حضرت ابراهیم، موسی او عیسی و علیه السلام – ته هم وحې (حکم) کړی (ددې ټولو پیغمبرانو دین په بنیادي مسائلو کې د ټولو پیغمبرانو – علیهم السلام – تگلاره یوه وه، أما په فروعي او حیله مسائلو کې د ټولو پیغمبرانو مسائلو کې د ټولو پیغمبرانو جیله مسائلو کې د ټولو پیغمبرانو جیله مسائلو کې د ټولو پیغمبرانو جیله مسائلو کې د شریعتونو تر منځ که کوم فرعي او جزئي اختلافاتو شتون درلود؛ نو دا بیا یوه جلا جزئي اختلافاتو شتون درلود؛ نو دا بیا یوه جلا

اســــلام خــورا يــوه شــامله كلمــه ده او پــراخ مفهــوم لـري، د اسلام شامل فهـم مونږ تـه د همـدې ښوونه كــوي چــې: يــوازې د اســلام د يــو اړخ لپــاره د ټــول اسـلام كلمـه كارول پـه حقيقت كـې نـورو تـه د اسـلام پـه اړه منفـي ذهنيت او نېمگـرى انځور وړانـدې كـول دي، ځكـه چــې اســلام هــم قــول دى، هــم عمـل، هــم اعتقـاد دى او هــم د غـوره اخلاقـو ټولگـه.

دا هغه بنسټيز اسلامي توجيهات او لارښودنې دي چې ټولو انبياوو – عليهم السلام – به ورته ځانگړې پاملرنه کوله، همداراز اوس ستاسې پام د يوې بلې مهمې نقطې په لوري را اړوم او هغه دا چې: هغه محرمات او منهيّات (ناروا څيزونه) چې پيغمبرانو – عليهم السلام – به ورڅخه خپل أتباغ (پيروان) منع کول، دا ټول سره يو ډول دي او سره هېڅ فرق نلري.

البته دا خبره هـم بایـد لـه یـاده ونـه باسـو چـې پـه فروعـي مسـائلو کـې آسـماني دینونـه کـه چېـرې کـوم اختلافـات لـري؛ نـو هغـه هـم ددې لپـاره چـې تـر څـو د هـر عـصر لـه غوښـتنو سره سـم او د خلکـو د اړتیـاوو پـه پـام کـې نیولـو سره د هغـوی د سـتونزو درملنـه وشي، او دا جـزئي او کوچنـي مسـائل د هـرې سیمې د خلکـو، وختونـو، چاپیریالونـو او راتلونکـو نسـلونو سره وخـت پـکـی تغییـر او بدلـون راځـی.

[د انبياوو - عليهم السلام - له لوري د هغوی په شريعتونو کې د هر عصر په تناسب سره په فرعي مسائلو کې بدلون رامنځ ته شوېدی، او ځينې هغه احکام چې د حضرت موسی - عليهم السلام - په شريعت کې يې شتون درلود، خو درانده احکام وو؛ لکه: په موسوي شريعت کې د خالي (شنبې) د ورځي تعظيم او درناوی، د ماهي او د اوښ د غوښې

او د وازدو له خوړلو پرهيز او ددې شيانو د خوړولو د تحريم مسئله....]، خوکله چې له موسى – عليهم السلام – راغى؛ نو بيا هغه د ا پورته شيان خپل قوم ته حلال نو بيا هغه د ا پورته شيان خپل قوم ته حلال ځينو لپاره په يو وخت کې يو څه حرام وي، خو ځينو لپاره په يو وخت کې يو څه حرام وي، خو شيان) بيا د بل أمت له خلکو لپاره حلال گڼل شويدي؛ لکه: همدا خبره چې د حضرت عيسى – شييدي؛ لکه: همدا خبره چې د حضرت عيسى – عليهم السلام – په هکله را نقل شوېده؛ لکه چې عليهم السلام – په هکله را نقل شوېده؛ لکه چې بيض الذي حُرّم عليکم (سورة ال عمران: ٥٠). بعض الذي حُرّم عليکم (سورة ال عمران: ٥٠). ژباړه: (حضرت عيسى – عليهم السلام – خپل قوم ته وويل): تر څو ستاسې لپاره ځينې هغه شيان چې حرام گرځول شوي وو حلال وگرځوم.

په پاې کې به خپله همدا مقاله په دې وينا سره پای تـه ورسـوو چـې: اسـلامي شریعـت د همدی لپاره را استول شوی دی تر څو پخواني ټول منحرفه شوي او لاس خوړل شوي اديان پـرې منسـوخ کـړي او بيـا پـه خـورا حکمـت سره د دوی د منحرف عقائدو او خرافات و څخه مسلمان ملتونه خبر کړي، د اسلام په راتگ سره د پخوانيو دينونو هر څه حرام ونه گرځول شول، بلکي هغه هه چې گټور ول؛ نو هغه هيڅکله هم اسلام نه دي حرام گرځولي، بلکې له دې څيزونو څخه يې يوازې هغه څه حرام وگرځول، په کومو کې چې د وخت په تېرېدلو سره پکې تحريف او يا هم نيمگړتياوې رامنځ ته شوي وې، او بالأخره اسلام د يـو وروسـتي الهـي شريعـت پـه توگـه سره چـي د هرې سیمې او چاپېريال او همداراز د هـر و خت و زمان سره تطابق لری د یو صحیح دین په توگه سره ومنـل شـو.

> تا از فقرش لذت ببرد و به ضعف و ناتوانی تن در دهد. جهان را به نام و کام دیگران ببیند و خودش تماشاگر بازی زندگی و سرنوشت محتوم و مختوم خود باشد.

·····

اگر این ترفند و فریب نیست؛ چرا از سرمایهٔ حضرت عثمان و تجهیز یک لشکر «جیش العسرة» توسط او چیزی نمی گویند. چرا از طلحه و باغهایش سخنی به میان نمی آورند. چرا از زبیر و زمینهایش یادی نمی کنند. چرا از تجارت ابن عوف و صدقات ابن أبی وقاص چیزی به زبان نمی آورند. چرا دعای مسنونی که روزانه ورد زبان نمی آورند. چرا دعای مسنونی که روزانه ورد زبان می میجستند «أللهم إنی أعوذ بك من الكفر والفقر» می جستند «أللهم إنی أعوذ بك من الكفر والفقر» نمی خوانند. چرا از حدیث «الید العلیا خیر من الید السفلی دست بالا و نیازبرآور بهتر از دست پایین و نیازمند است» و حدیث «المؤمن القوی پایین و نیازمند است» و حدیث «المؤمن القوی خیر عند الله من المؤمن الضعیف مسلمان قوی

در نزد خدای از مسلمان ضعیف بهتر است» یادآوری نمی کنند.

میدانی چرا چنین میگویند و ترا چنین میخواهند؛ تا نیازمند و درمانده بمانی؛ تا تو به فقرت فخر بورزی و آنان مال و منال ترا به یغما ببرند؛ تا چنان زار و ضعیف بمانی که از حقوق حقهٔ خویش مطالبه نتوانی؛ و تا چنان درگیر ضرورتهای روزانهات بمانی که از فردا غافل شوی و فرصتی برای دادخواهی نداشته باشی. خوب است که فلسفهٔ زندگی را درست درک نماییم. مفاهیم دینی را عجولانه و سطحی برداشت و تفسیر نکنیم. از صحت و شأن ورود روایات دینی کاملا آگاه و مطمئن شویم. دین خود را از هر کس و ناکسی فرا نگیریم. در برخورد با مفاهیم و مسائل مهم زندگی کمی از چاشنی عقل خداداد خویش نیز استفاده کنیم.

فقر، افتخار نیست!

ترا قناعت می دهند که فقر عیب نیست، خداوند فقرا را دوست دارد، پیامبر فقیرانه زیست، قناعت گنج شایگان و نابودنشدنی انسان است، زیاده خواهی رزیلت است و دنیا گریزی و دنیاستیزی فضیلت، دنیا زندان مسلمان و زندگی دنیوی چند روزی بیش نیست؛ پس نباید بدان دل بست و باید در آن مسافرانه زیست.

ایـن نـوع برداشـت ترفنـد جدیـدی جهـت تخدیـر عقلـی و اندیشـهای مسـلمانان اسـت و انسـان مؤمـن را عجـول، عاطفـی و مسئولیتنشـناس بـار مـی آورد،



# وممائية كيكو مهني المسا

تفاوت آراء و نظريات در ارتباط انقلاب گري اسلامي را ما را وادار مي سازد كه تعريف دقيق واساسي را براي دگرگوني اسلامي پيشكش نماييم تا از هر گونه نظريات غلط وغيراسلامي پاك ومبرا باشد. دگرگوني اسلامي جلوه گاه سياسي مملكتي از مما لك نيست .

ـ دگرگوني اسلامي دستور تثبيت شده يك دولت نيست كه به مقتضاي آن بعضي نواهي را حرام قرار داده وبرخي اوامر آن راتطبيق كند.

ـ دگرگوني اسلامي به منزله قانون اساسي توشيح شده يك كشور نيست كه بر مبناي آن دين آن دولت ويا دين رئيس جمهور آن اسلام باشد.

ـ دگرگوني اسلامي به دار آويختن منحرفان سياسي واخلاقي ونافذ نمودن حكم اعدام يـك جامعه نمايان نمـي گردد.

ـ دگرگوني اسلامي درپي محو نمودن با طل كه باعث اظهار شدن حق نبا شد نيست .

ـ دگرگوني اسلامي به باور هاي علمي در تضاد نبوده ودر پيشرفت هاي امروزي منافات ندارد. يقينا دگرگوني اسلامي مبني بر شكستاندن اساس وبنيادهاي مقننه وفكري جامعه جاهلي و جاگزين نمودن انديشه ها واساسات وقوانين اسلام استوار مياشد

ـ دگرگوني اسلامي عبارت از منقاد گردانيدن مردم به خداوند درتمام ابعاد زندگی است.

ـ دگرگوني اسلامي اينکه زمامداران جامعه به راه خداوند حکومت کنند .

ـ دگرگوني اسلامي دگرگوني اساسي است که برعادات وسرشت جاهـلي سازگار نيست.

چرا دگرگونی اسلامی ؟

واقعاً دگرگونی اسلامی طبق اوصاف مذکور از یك سو فرض شرعی است که باید انجام داده شود واز طرف دیگر ضرورت انسانی است، زیرا که معطل قرار دادن حاکمیت دین خداوند در جهان ومسلط بودن ساختار وقوانین ضد اسلامی و بشری قیام وتغییرات را بر مسلمانان لازم گردانیده واقامه حکومت اسلامی را ضروری می پندارد.

فُلَا وَرُرُبُّكُ لاَ يُؤْمْنُونُ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا في أَنفُسهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْليمًا [النساء: ٦٥]

ترجمه «قسم به خداوند! اي پيغمبر به تو ايمان نمي آورند تا كه تو را حاكم قرار دهند درآنچه كه دربين شان مشكل واقع شده ودر آنچه كه تو فيصله نمودي احساس تنگي نمي كنند تابعدار ومنقاد مي با شند »

أَم اتَّخَذُوا مِن دُونِه أَوْلِيَاءَ فَاللَّهُ هُوَ الْوَلِيُّ وَهُوَ يُحْيِي الْمَوْتَىٰ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ [الشورى: ١٠] «درآنچه كه اختلاف نموديد قضا وفيصله آن به خداوند راجع مي شود خداوندي كه پروردگار من است به او اتكا نموده وبه سوي او رجوع مي كنيم.» واقعاً تحقق جامعه اسلامي بدون دگرگوني ممكن نيست. دراينجا لوازم واحكام شرعي است كه اجراي نيست. دراينجا لوازم واحكام شرعي است كه اجراي

آن بدون دولت اسلامي ممكن نيست. مفهوم قاعده شرعي است « آنچـه كـه واجب بـدون آن تمام نمي شـود خـودش واجب است.»

دگرگوني اسلامي ضرورت انساني است که راجع به آن اسباب وعلل متعددي را بـه طـور فشرده پيشکش مـی کنيم:

- نجات بشر از فقر و بیچارگي که تمدن غرب به جا گذاشته است.
- نفس ورشكستگي تمدن غرب دگرگوني اسلامي را ضرورت مبرم مي پندارد.
- فروپاشي مذهبي در جهان و در اخير فروپاشي چين دگرگوني اسلامي را مَؤثق تر مي سازد.
- اگر عميقا بـ فه وضعيت زندگي سرزمين هاي اسلامي متوجه شويم ايجاد دگرگوني اسلامي را اکيداً ايجاب مي نمايد .
- اینجا سرزمین های وجود دارد که می خواهند در زیر سایه اسلام زندگی نمایند ولی نظر به بعد مسافه از مسلمانان، دین اسلام به آنها طوری غیر منصفانه وانمود می گردد که آنها از دین اسلام متنفر شده اسلام نیاورند!
- اینجا نواحی دیگری درجهان اسلام وجود دارد که از تسلط گروه های چپ و راست شاکی هستند، احزاب چپ و راست شاکی انها با اسلحه جنگی مسلط بوده علیه اسلام جنگ آنها با اسلحه جنگی وهمچنان نواحی دیگری درجهان اسلام وجود دارد که خود را به شرق وغرب به اردوگاه های مختلف به فروش رسانیده ، ملت وقدرت دولت خود را در خدمت استعمار قرار داده است. یقیناً رویداد های تلخ که دربالای ملت مسلمان وجهان اسلام صورت گرفته ومی گیرد دگرگونی اسلامی را برای نجات عالم اسلام اکیدا لازم می گرداند.

اولا نجات ورهایي جهان اسلام از حالت موجوده وبه دست آوردن مقام رهبري در رهنما يي بشر. درمرحله دوم رهاي بشر ازهلاكت وسرگرداني كه به آ ن مواجه است.چنانچه خداوند(ج) مي فرمايد:

وَكَذُلكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَّا لِّتَكُونُوا شُهَاداءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مَمَّن يَنْقَلَبُ عَلَىٰ عَقَبَيْهِ وَإِنَ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ۚ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَّوْفُ رَّحِيمٌ [البقرة: ١٤٣]

ترجمه: «همچنان شما را امت میانه گردانیدیم تا به مردم گواه باشید وپیغمبر به شما گواه باشد. برخی ازمردم به این عقیده هستند که دگرگونی اسلامی به جز دریافتن ثواب خداوند (ج) ونجات ازعذاب آن درآخرت فایده دیگری ندارد. ولی ما می گوییم که به دست آوردن ثواب ونجات از عذاب موضوعی است که ارزش آن واضح است، درواقع دگرگونی اسلامی دست آوردهای مهم را در این دنیا نیز درقبال دارد، که از آن جمله:

-استحكام وپايداري ايمان، موجوديت، عقيده واخلاق مسلمان.

- استواري وپايداري وحدت ويکپارچگي، نيرو وقوت و توانمندي حل مشکلات سياسي ونظامي مسلمانان.
- تحقق خود كفايي ومساوات در زن*دگي* اقتصاد*ي* مسلمانان.
- تحکیم تامین صلح وامنیت در زندگي اجتماعي مسلمانان.
- استحكام رهبري سالم وپسنديده، خانواده صالح، جامعه ودولت نيك وصالح.
  - تحقق توسعه وگسترش اسلام درسراسر جهان.
- تحقق اظهار اساسات وقاموس اسلام که عملاً تثبیت کننده واقعیت ها است.
- برقرار وجاگزین نمودن نیروي ثالث دربین گروهاي جنگ طلب ، تثبیت مساوات درجهان ، مبارزه علیه نیروهاي شرق وغرب ودفع تجاوز هاي دائمي اَنها ، تضمین زندگي وحقوق گروه هاي مستضعف وتأمین معیشت اَبرومندانه شان.
- تثبیت قیادت ورهبري اندیشه ها وسلوك اسلامي بعد از فروپاشي ودرماندگي تمدن غرب درجهان.

### تثبیت دگرگونی اسلامی یعنی چی ؟

ما زماني كه مردم را به دگرگوني اسلامي دعوت مي دهيم بايد حقيقت ونتيجه آن را درك كنيم. واقعا تحقق دگرگوني اسلامي كار عادي وساده نيست ويا انقلاب مانند ديگر انقلاب ها نيست. يقينا دگرگوني اسلامي به زود ترين فرصت اسلام را نظام ومنهجي مطرح خواهد نمود كه در برابر آن نظام ديگري درجهان وجود نداشته باشد.

- ازاین جهت زود است که تمامی نیروها وقدرتهای روی زمین برای توقف نمودن دگرگونی ونهضت اسلامی قیام نمایند .
- ازین رو زود است که نیروي یهود ، عیسوي ها وکمونست هاي جهان بر ضد دگرگوني اسلامي گرد هـم اَيند.
- ازین خاطر زود است که اکثر گروه های عربی بر ضد دگرگونی اسلامی هماً هنگ شوند .
- ازین جهت به زودي تمامي گروهاي بنام مسلمان درضد دگرگوني اسلامي معامله نمایند.

یقینا راه دگرگونی اسلامی بس دشوار وخطرناك بوده ولي یگانه راه حق ومستقیم است. « حق برتراست که پیروی شود.»

وَأَنَّ هَٰٓلَٰذَا صَرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبْعُوهُ وَلَا تَتَبِعُوا السُّبُلِ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ لِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ [الأنعام: ١٥٣]

ترجمه: «یقینا این راه من مستقیم است، ازآن اطاعت وپیروی کنید ، راه های مختلف را پیروی نکنید ، پراگنده می شوید.»

فَذَٰلِكُمُ اللَّـٰهُ رَبُّكُمُ الْحَقُّ فَـَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلاَلُ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ [يونس: ٣٢]

« بعد از حق جز گمراهی نیست.»





## سیرت اخلاقی رسول گرامی ﷺ

### احوال شخصى پيام اكرم (ﷺ) بخش بيست و يكم

#### صدقه

اگر در زندگی پیامبر اکرم ﷺ دقت نماییم، بدرستی در خواهیم یافت که آنجناب ج زندگی خویش را بین زهد واقعی، و کمال احسان و نیکی عیار نموده بود، در حالیکه دو تا سه ماه می گذشت ولی آتشی در هیچ یک از خانههای پیامبراکرم ﷺ روشن نمی شد، غذای شان خرما وآب می بود. با این حال، آنجناب ج بیشتر از هرکسی سخاوت و دل و دست باز داشتند. جود و کرمی داشتند که توانایی آن در احدی نبود، و همچو کسی که از فقر نمی هراسد، بخشش می کرد. ایشان ﷺ می فرمود: «لَوْ کَانَ لِي مِثْلُ أُحُد ذَهَبًا مَا یَسُرُني بخشش می کرد. ایشان ﷺ می فرمود: «لَوْ کَانَ لِي مِثْلُ أُحُد ذَهَبًا مَا یَسُرُني مثل کوه احد طلا می داشتم، خوش می بودم که سه شب برمن نگذرد و از آن مثل کوه احد طلا می داشتم، خوش می بودم که سه شب برمن نگذرد و از آن چیزی نزدم باقی نمانده باشد، جز چیزی را که برای قرض نگهداری کنم».

ویا بیشتر ازهر زمانی در موسم حج بذل و عطا نمودند، ایشان ج صد شتر را، اعم از گوشت، پوست، و پوشش زیر پالان آنها را بر فقرا و مساکین تقسیم نمود. همچنان در چند موضعی دیگر این موسم بر مردم صدقه و خیرات داد. [صحیح مسلم (۱۳۱۷)]

و یا روزی مرد بادیه نشینی که تازه مسلمان شده بود نزد آنجناب ﷺ آمد و درخواست مال نمود، پیامبر اکرم ج رمهٔ بزرگی از گوسفندان را که بین دوکوه قرار داشت به او عطا نمود، وقتی آن مرد نزد قومش رفت گفت: «یا قَوْم أَسْلِمُوا، فَإِنَّ مُحَمَّدًا يُعْطِي عَطَاءً لاَ یَخْشَی الْفَاقَةَ». [صحیح مسلم (۲۳۱۷)] «ای مردمم! مسلمان شوید زیرا محمد ﷺ پنان بخشش و عطا مینماید که از فقر نمیهراسد».

اینگونه زهد و بی میلی ایشان با دنیا ومتاع آن بخاطری بود که علاقه ومحبت شان با الله تعالی بی حد زیاد بود، چون خویش را به منظور رضا و خوشنودی اوتعالی فارغ نموده بود، از عیش و عشرت دنیا دست کشید، تا آنکه همه دنیا در نزد ایشان برابر با یک بال پشه هم، ارزش و اهمیتی نداشت.

را یاد نموده و میپرستید، ارتباط ایشان با الله با وجود همه مشغولیتها و را یاد نموده و میپرستید، ارتباط ایشان با الله با وجود همه مشغولیتها و مسؤولیتهای که بر دوش داشتند، مانند همیشه قوی ومحکم بود. ایشان در این موسم بزرگ وگردهم آیی تاریخی حجاج بیت الله را رهبری نموده آنها را به امور دین شان آگاه میساخت، همچنان توجه خاص به همسران خویش داشت و در مورد آنان از صبر وتحمل کار گرفته با آنها احسان و رویهٔ نیکو داشت. با وجود این همه مشغولیت و مسؤولیتها، در ارتباط ایشان با پروردگار سبحان هیچ گونه تفاوت یا تکاسل ویا تأخیری صورت نگرفته با بروردگار باز نمیداشت.

مداومت بر ذكر الله تعالى: رسول گرامى ﷺ در سنگين كردن ميزان اعمال نيك با گفتن ذكر الله تعالى كوشا بود و زبان مبارك شان ميشه با ذكر الله تعالى كوشا بود و زبان مبارك شان مهيشه با ذكر الله تعالى تر ميبود، ام المؤمنين عايشه ل مي گويد: «كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَذْكُرُ اللهَ تَعَالَى عَلَى كُلُّ أَخْيَانِهِ» [صحيح مسلم (٣٧٣]]. «رسول الله ﷺ در هر حال و اوقاتش الله را ياد مي نمود». و أن جناب ﷺ به اصحاب توصيه مي نمود تا زبانشان به ياد الله هميشه تر باشد، طوريكه فرمودند: «لا يَحزالُ لِسَانُكَ رَطْبًا مِنْ ذِكْرِ اللهِ» [سنن ترمذي (٣٣٧)]. «هميشه به ياد الله تر زبان باش». زيرا يادكردن پروردگار، نشانه مي الله در زبان باش». زيرا يادكردن پروردگار، نشانه

محبت قلبی فرد نسبت به محبوبش میباشد. و فرمودند: «وَاللَّهِ إِنِّي لاَّسْتَغْفِرُ اللَّهَ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ فِي اليَوْمِ أُكْثَرَ مِنْ سَبْعِينَ مَرَّةً» [صحيح بخاری (۲۳۰۷)]. «سوگند به الله که من در روز بيش از هفتاد بار از الله بخشش میخواهم و بسوی او توبه میکنم».

و در موضع ديگر فرمود: «إِنَّهُ لَيُغَانُ عَلَى قَلْبِي، وَإِنِّي لَأَسْتَغْفُرُ اللهَ في الْيَوْمِ مِائَةَ مَرَّةٍ» [صحيح مسلم (٢٧٠٢)]. «همانا بر دلم از ذكر فتور و سستى پيداً مَىشود (در لحظههاى گرفتارى) و من روزى صد بار استغفرالله مىگويـم».

## په ژمي کې ستاسـې بدن ۵ اساسي ويټامينو ته اړتيا لري

د ژمي په موسم کې ځينې ناروغۍ د معدني موادو له کمښت څخه رامنځته کيږي. د لاندې ويټامينونو له لارې د بدن اوبه پوره کولي او د يو شمېر ناروغيو مخه پرې نيولي شو.

ويتامين سي:

د ژمي له راتگ سره د سکاروي يا سينه بغل، او زکام په شان ناروغۍ يوځای راځي دا په داسې حال کې ده چې د ويټامين سي په خوړلو د بدن دفاعي سيستم قوي کيږي او يا دغه ناروغۍ

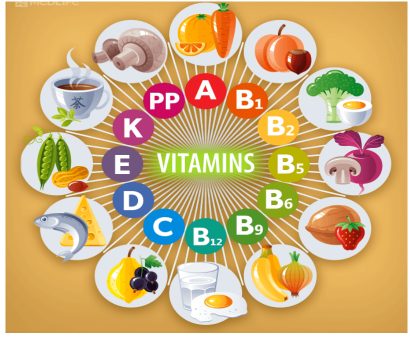
هره ورځ ۳۰ دقیقي په مستقیم ډول لمر ته ځان جوړ کړي.

ويټامين اې:

د دې ویټامین استعمال د پوستکي د روغتیا او سلامتیا لپاره ډېر اړین دي او د ژمی په موسم کې د پوستکي د وچوالي مخنیوی کوي. ویټامین اې په غوښته، کب، بادام او نورو خوړو کې پیدا کیږي.

ويټامين بي کمپلکس:

د ويټامين (بي) د ډلې ټول ويټامينونه په



اوږدوالي تـه نـه پريـږدي. ويټامـين سي يـو ډول انتـي اکسـيد دى چـې پـه بـدن کې د التهـاب د کمېـدو لامـل کيـږي.

د ژمي په موسم کې د اړتيا وړ ويټامين سي له نارنجبابـو (مالټـه، کينـو، نارنـج او ليمـو) او ژيـړ رنگـو سـبزيجاتو څخـه لاس تـه راوړلـي شـو.

ويټامين ډي:

﴿ ډي ويټامين

که څه هم د ویټامین ډي استعمالولو ته د ټول کال په اوږدو کې اړتیا ده، مگر د ژمي په موسم کې دې ډول ویټامین ته ستاسو اړتیا نوره هم زیاتیږي. د ژمي په اوږدو کې شاید ځینې کسان د لمر د نشتون له امله د عضلو او هډوکو په درد اخته شي. د پوهانو په خبره د ۷۰ کلونو څخه ښکته عمر لرونکي باید هره ورځ ویټامین ډي استعمال کړي او لر تر لره

ژمي کې په کافي اندازې سره استعمال کړئ. دغه ويټامينونه کاربو هايدري په انرژۍ بدلوي چې د سون لپاره غوړ او پروتينونه مصرف کړي. په همدې دليل ويټامين ب کمپلکس په ځانگړې توگه ويټامين بي ۱۲ له هغې ديپرېشن او اضطراب څخه هم مخنيوي کوي، چې د ژمي په موسم کې د لنډو ورځو له امله خلکو ته پيدا کيږي.

اومگا۳:

دغه ویټامین ندی مگر د ژمی په موسم کې ستاسو په روغتیا کې مهم رول لوبوي. امگا۳ غوړ اسیدونه د وینې د غوړو کچه برابروي. ډېری کسان د ژمي په موسم کې د عضلو په ناروغیو باندې اخته کیږي او دا په داسې حال کې ده چې د اومگا۳ مصرف د عضلو د درد مخنیوی کوي.

### څه ډول له اسـلام سره د خلکو مینه پیدا کولی شو؟

قدرمنو لوستونکو او دعوتگرو وروڼو! د اسلام سره د خلکو د مینې او لېوالتیا د زیاتولو په لړ کې هر دعوتگر ته ښایي چې د خلکو په روزنه او ښودنه کې له تَدرّج( مرحله واره توگه) او لوړې حوصلې څخه کار واخلي، او پخپل دعوت کې د خلکو تر منځ موجود فکري، عقیدتي او ایماني فرقونه په پام کې ونیسی. دبېلگې په توگه: دا به د عقلمندۍ خبره نه وي چې ته د یو نوي مسلمان شوي تن څخه هغه ډول مطالبات یا غوښتنې وکړی کوم چې په اسلام کې د زېږېدلي او د هغه په

غېږ کې د لوبېدلي مسلمان څخه ېې غوښتنه کیږي او دا څکه چې دا شخص له هغه تن سره خورا تفاوت لري چا چې اسلامي کلتور او تقالید د خپلې کورنۍ او ټولنې څخه زده کړی وي .

له گناهگار سره نرمي وکړئ، نه تشدد:

له گناهونـو څخه توبه ویسـتونکی انسـان سره نرمي او ښېگڼه کول د هر دعوتگر لپاره يو ضروري کار دی او دا ځکـه چـې نومـوړی شخص د نـوي او تـازه مسلمان شوي تن په څېر وي ـــ دا په دې معنا چې که چیری یو شخص خپل د عمر یوه برخه په معصیتونـو او د راز راز گناهونـو پـه تـرسره کولـو کې تېره کړي ، بيا الله تعالى ته توبه وباسي او حق ته په خپل زړه کې ځای ورکړي او نیکۍ ته ېې سینه پراخه شی او په روغ نیت توبه وباسی او په اسلام بانـدی د استقامت لارې تـه راوگرځي؛ نو په دې لړ کې ستاسې مسؤلیت دا دی چې: له داسې تن سره نيکي او ښېگڼه وکړئ. د هغه په اړه داسې وانگېرئ چې اوس نـوی او تازه مسـلمان شـویدی. په ابتـداء کې د لـږ و اعمالو او اُسـانه الهـي احکامو په اړه ورته سپارښتنه وکړئ تر څو ېې په دې لاره کې پښې ټينگي شي او دا تر هغې پوري چې تر څو د دغه تن ايماني رېښې د اصلاح او تقوی په ځمکه کې ژورې ولاړی شي.

له دې وروسته به اوس ورته آهسته آهسته د غوره چارو د تر سره کولو امر کوئ.

کـه چیـری پخـوا ېـې یواځې فرائـض تر سره کـول؛ نو اوس بـه پـه دوهـم پـړاو کې تاسـې ورته د سـنتو د تر سره کولـو سپارښـتنه هم وکړئ.

که پخوا به تاسې ورته یواځې د کبیره گناهونو څخه د ځان ساتلو توصیه کوله؛ نو اوس ورته د صغیره گناهونو څخه هم د اجتناب توصیه وکړئ. په همدې توگه سره د وخت په تېرېدلو سره به بیا ورته د شبهاتو څخه د ځان ژغورنې ټینگار وکړئ ( و مَنِ اتّقَی الشّبهات، فقد اسْتبرا لَدینینه و عرْضه) او هر هغه چا چې په اسلام کې د شبهاتو څخه ان وژغوره؛ نو هغه د خپل دین او ناموس ژغورنه وکړه [یعنې د خلکو له خبرو څخه ېې ځان وژغوره ]چې همدېته متقي انسان وایی او همداسې نور. زما گیله او شکوی:

مـا لـه يـو لـړ دعوتگـرو وروڼو څخه سـخه گيلـه وکړه کلـه چـې دوي يـو داسـې هيـواد تـه ځي چې مېشـتو خلکـو ېـې 50 کاله يا زيات د کمونسـتي رژيم لاندی

تير کړي وي او ځوانان او پيغلي ېې په همداسې يوې مُلحده او بې دينه چاپيريال کې سره راستر شوي وي چې له اسلام سره نا اشنا وي او په بشپړه توگه ېې ورته شا کړی وي او داسې وخت ېې هم نه وي موندلي تر څو ورسره اَشنا شي او يواځې د اسلام په اړه دومره پوهيږي چې پر ژبه باندی د شهادت د کليمې ويلو ته اسلام وايي او د دې ما يو لې دعوتگر ورونه وليدل چې له بده مرغه ما يو لې دعوتگر ورونه وليدل چې له بده مرغه له همدغسې خلکو سره د اسلام په لوري په بلنه له همدغسې خلکو سره د اسلام په لوري په بلنه کې د دوي نارينه او ښځينه ؤ ته په ابتداء کې د مختلف في يا اختلافي مسائلو څخه پيل کوي او کې د سر کې ورته خپل مذهب ته بلنه ورکوي او سمدلاسه ورته وايي چې: نارينه به ږيره پرېږدي او ښځه به حجاب اغوندي.

ما په جاپان کې پر يو لړ هغو دعوتگرو وروڼو تنقید او سخته نیوکه وکړه چا چې نویو او تازه مسلمان شوو خلکو ته تر هر څه دمخه د اسلامي شریعت درانده احکامات بیانول او پر دوي ېې د اسلام پراخه کړۍ راتنگوله او په فرضي عبادتونو سربېره ېې دوي په مباحاتو باندی بوخت کړي ؤ. دا تر دې چې ځينو ما تـه وويـل: اوس پـه جاپـان کې د پخوا په څېر اسلام ته خلک زړه نه ښه کوي او دا ځکه چې دوي وايي : (( إِنَ دِيْنَكُمْ كثِيرُ التكالِيْفِ)).ستاسي دين خو زيات حُكمونـه او عبادتونه لري. ما دوي ته څرگنده کړه چې: د دې کار بنسټيز سبب تاسې پخپله ياست او دا ستاسې ناسمه دعوتي تگلاره ده چې دوي ته په ښودنه کې د دې پر ځای چې دوي له اسلام سره اشنا کړۍ، لا نور ېې هم ور څخه زړه توري کوۍ. اوس بـه پـه مناسب لنډيـز سره يـو لـړ هغـو مهمـو لاملونـو او سـببونو تـه اشـاره وکـړو چـې پـه کارولـو سره ېې خلک د اسلام څخه منفور او زړه توري کيږي، چې دلته ترې د 3 مهمو لاملونو يادونه كوو، لكه:

## لومړى: له خلكو سره ناوړه چلند او له خشونت څخه كار اخستل.

بېشکه چې د يو دعوتگر غوره اخلاق، نرمي، له خندا ډکه او بشاشه څېره او له زيږ چلن څخه ځان ساتنه د خلکو زړونه ښکار کوي او د يو دعوتگر اړيکې د ټولنې له خلکو سره پياوړی کوي او بل لوري ته دا خشونت، غلظت او سخت زړيتوب دی چې خلک ېې پر وړاندی د زغم تاب نه لري او کولی شو چې دېته د خلکو منفور او رنځور اخلاق ووايو نه زړه راښکونکي اخلاق ـ او دا خو ټولو ته څرگند حقائق دي.

### پیغمبر اکرم (صلی الله علیه وسلم) به څه ډول تعامل کاوه؟

د پیغمبر اکرم (صلی الله علیه وسلم) اخلاق تر ټولو اوچت اخلاق ؤ، له خلکو سره به ېې ښه چلند کاوه او د هغوي له تېروتنو او خطاگانو پر وړاندی به ېې د بښنې له دیپلوماسۍ څخه کار اخسته خو که چیری داسی نه وای؛ نو ټول صحابه کرام به

ورڅخه زړه توري شوي وای چې قرآنکريم همدې خبرې ته داسې اشاره کړيده: ((فَبمَا رَحْمَة مِنَ اللَّه لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظَّا غَلِيظَ اَلْقَلْبِ لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلكَ )). سورة آل عمران اَيت 159 .

ترجمه: نو دا د لورونکي الله تعالى د بې ساري رحمت له کبله دى [چې پر تا او ستا په صحابه کرامو باندى شويدى اى محمده!] چې ته پر دوي باندى زړه سوانده (خواخوږى انسان وى) ېې او که چيرى ته (اى محمده (صلى الله عليه وسلم)) بدخويه او سخت زړى انسان واى؛ نو خامخا به دوي (صحابه کرام) ستا له شاوخوا څخه گرځېدلى (خواره واره شوي) واى.

### دويم: ناوړه لباس او د ظاهري ښکلا خيال نه ساتل:

د اسلام څخه د خلکو د تنفير يا زړه توري کېدلو له نورو سببونو او له عمده لاملونو څخه يو هم ظاهري ښکلا ته پاملرنه نه کول دي چې دا کار د نني عصر ماډرنو ځوانانو او عامه خلکو ته ددې تصور ورکوي چې دا د ټولنې وروسته پاتې شخص دی او يا دا چې دا د نني عصر له دائرې څخه بيرون ژوند کوي، حال دا چې نبي کريم (صلى الله عليه وسلم) به تل دا هڅه کوله چې تر څو د هغه ياران او ملگري عالي ذوق، ښه سليقه او ښکلي مظهر ولري.

نبي کريم (صلی الله علیه وسلم) یوه ورځ خپلو دوستانو ته وویل: هغه تن به جنت ته داخل نشي د چا په زړه کې چې د یوې مثقال د ذرې په اندازه هم کبر وي، یو تن وویل: ای د الله رسوله ازه یو داسې تن یم چې په هر څه کې مې ښکلا خوښیږي دا تر دې پورې چې د څپلیو او پڼیو په اغوستلو کې هم زه دا خوښه نه گڼم چې بل تن دې له ما څخه سبقت او مخکی والی وکړي، آیا دا هم کبر دی ؟ هغه (صلي الله علیه وسلم) ورته دا هم کبر دی ؟ هغه (صلي الله علیه وسلم) ورته وویل: ((إِنَّ اللهَ جَمِیلٌ یُحِبُ الْجَمَالُ)) ـ یعنی الله تعالی ښکلی دی او ښکلاً خوښوي، کبر همدېته وایي چې حق ته غاړه کې نه ږدی او خلک خوار او سپک وگڼی. څومره ښه او ریښتینی خبره ده چې سپک وگڼی. څومره ښه او ریښتینی خبره ده چې : ((إِنَّ اللهَ جَمِیْلٌ یُحِبُ الْجَمَالُ)).

## 

تر دې هم مهمه دا ده چې د اسلام هغه شکل چې ته ېې خلکو ته وړاندی کوی، یا خو به زړه راښکونکی وي او یا خو به منفور شکل وي، یا به د اسلام څخه خوشحاله کوونکی څېره وي او یا هم د اسلام څخه منفوره څېره، دا په دې معنا چې کله کله ځینې خلک د اسلام ښکلې څېره په داسې بد شکل سره خلکو ته وړاندی کوي چې له وېرې ېې پر انسان باندی لړزه راځي او له سختۍ څخه ېې پر انسان په زړه کې د وېری او په یادولو سره ېې د انسان په زړه کې د وېری او د خوف موجونه او د انسان په زړه کې د وېری او د خوف موجونه او څېې راولاړیږي.

دا د اسلام څخه يو سقيم او بيمار تصور دی

\*\*\*\*\*





Inspired Foundation Weekly Reminders

**BRANCHES OF IMAN:** 

### **Rights Of Muslims Upon Us**

poor: those who are saved from their own souls' greed are truly successful. [Qur'an, 59:9]

### Making Duaa'

Making Duaa - A forgotten right

Making Duaa for our brethren in their lifetimes and after death is a right neglected by many. We will thus mention a few of its virtues in the hope of inspiring our brothers and sisters

• Abud-Darda' (May Allah be pleased with him) reported: The Messenger of Allah ( ) said:

يقُولُ: دَعْوةُ المرءِ المُسْلِمِ لأَخيهِ بِظَهْرِ الغَيْبِ مُسْتَجَابَةٌ، عِنْد رأْسِهِ ملَكُ مُوكَّلٌ كَلَّمَا دَعَا لأَخِيهِ بخيرٍ قَالِ المَلَكُ المُوكَّلُ بِهِ: آمِينَ، ولَكَ بِمِثْلٍ

"The supplication of a Muslim for his (Muslim) brother in his absence will certainly be answered. Every time he makes a supplication for good for his brother, the angel appointed for this particular task says: 'Aameen! May it be for you, too'" [Muslim].

• Duaa' is also one of the best practical solutions to overcoming negative thoughts and envy towards others. Anytime Shaytan whispers a negative thought about others, respond by making Duaa' for that person! By doing so, you are avoiding a sin (envy and negative thinking) and also attaining a reward.

Rights upon your tongue: Silence

This right of Muslims upon us means to restrain yourself from mentioning a fellow brother or sister's defects (in their presence or absence), avoid disputes, and resist unnecessary inquiries into private matters. Also, one must conceal their secrets (even after cutting ties), not backbite about their families/loved ones nor inform them of others' backbiting.

### Rights upon your tongue: Speech

However, one must break this silence in situations where it is obligatory to command righteousness & forbid evil, or when unable to find a concession. Your intervention in such a circumstance is actually an act of kindness, regardless of people's perceptions.

Our Prophet # said:

قُل اَلْحَقَّ, وَلَوْ كَانَ مُرًّا

"Say the truth even though it is bitter (i.e. difficult to admit") (Sahih, Ibn Hibbān).

Other important rights

Abu Hurayrah (RA) reported that our Messenger ( ) said:

"The rights of one Muslim over another are six." It was said: What are they, O Messenger of Allaah? He said: "If you meet him, greet him with salaam; if he invites you, accept the invitation; if he asks for advice, give him sincere advice; if he sneezes and praises Allaah, say Yarhamuk-Allah (may Allaah have mercy on you); if he falls sick, visit him; and if he dies, attend his funeral." [Narrated by Muslim]

- Returning the greeting of salaam is obligatory if the greeting is given to one person. If it is given to a group, then it is obligatory upon the group (fard kifaayah or communal obligation; if one of the group returns the greeting, the obligation has been met). With regard to initiating the greeting, the basic principle is that it is Sunnah Mu'akkadah.
- Visiting the sick is a communal obligation (fard kifaayah).
- Attending funerals is also a communal obligation (fard kifaayah).
- With regard to accepting invitations, if the invitation is to a wedding feast, then the majority of scholars are of the view that it is obligatory to accept unless there is a legitimate shar'i reason not to do so. If it is for something other than a wedding feast, the majority are of the view that it is Mustahabb. But there are conditions for accepting invitations in general terms.
- With regard to saying Yarhamuk-Allah (May Allah have mercy on you) to one who sneezes, there is a difference of opinion concerning the ruling. According to our Madhhab (Hanafi School) and the Hanbali school, it is an individual obligation (fard 'ayn). To conclude, it is obligatory on the one who hears the sneezer praise Allah to respond by saying Yarhamuk-Allah
- With regard to giving him advice if he asks for it, it is most likely that offering advice is a communal obligation. One Hanbali scholar (Ibn Muflih) said that it is an individual obligation (Fardi Ayn) even if not requested. "The apparent meaning of the words of Ahmad and our companions is that it is obligatory to offer advice to the Muslim, even if he does not ask for it, as is the apparent meaning of the reports."

We ask Allah (SWT) to grant us all the correct understanding of the rights of our muslim brothers and sisters upon us. We ask Him to enable us to fulfill these rights to the best of our abilities, allahumma aameen!

#### INTRODUCTION

The rights that one Muslim has over another are many, some of which are individual obligations (Fardu 'Ayn) that are required of each person, and if he fails to do them he is sinning. Others are communal obligations (Fardu Kifaaya); if some people do them, the burden of sin is waived for the rest. And some are mustahabb (encouraged) but not obligatory, so the Muslim is not sinning if he does not do them.

.....

The following sahih hadith narrated by Muslim is regarded as the foundation of Islamic unity and brotherhood. It promotes rights and practices which bring our hearts together and condemns all that which causes disunity and hatred.

قَالَ رَسُولُ اللّهِ - اللّهِ - إِلّا تَحَاسَدُوا وَلَا تَنَاجَشُوا, وَلَا تَنَاجَشُوا, وَلَا تَنَاجَشُوا, وَلَا يَبَعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْع بَعْضِ, وَكُونُوا عَبَادَ اللّهِ إِخْوَانًا, الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ, لاَ يَظْلِمُهُ, وَلاَ يَخْوَرُهُ, التَّقُوْي هَا هُنَا, وَيُشِيرُ وَلاَ يَخْوَرُهُ, التَّقُوْي هَا هُنَا, وَيُشِيرُ إِلَى صَدْرِهِ ثَلَاتَ مِرات, بِحَسْبِ إِمْرِئٍ مِنْ اللّمَّرُ أَنْ يَخْفَرُ أَلْكُمُ اللّمَ اللّمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ, دَمُهُ, أَخْاهُ الْمُسْلِمِ حَرَامٌ, دَمُهُ, وَمَالُهُ, وَعِرْضُهُ} — رواه مسلم وَمَالُهُ, وَعِرْضُهُ} — رواه مسلم

"Do not envy one another; do not deceive one another; do not harbour hatred against one another; do not turn away (cut ties) from one another; and do not undercut one another in business transactions; but [rather] be slaves of Allah and brothers amongst yourselves. A Muslim is the brother of a Muslim. He does not oppress him, nor does fail him (or humiliate), nor does he lie to him, nor does he look down upon him. Piety is here - and he pointed to his chest three times. It is evil enough for a Muslim to hold his brother Muslim in contempt (to belittle). Every Muslim's blood, property and honor are unlawful to be violated by another Muslim." [Narrated by Muslim]

### **Fulfilling the needs of Muslims**

Fulfilling their needs, which has 3 levels:

- (1) The least virtuous of the 3 is to fulfill their needs if help is requested while you're able to offer it, and to do so in a cheerful & helpful manner.(2) The moderate level of fulfillment is to meet their needs without being asked!
- (3) The highest virtue is to prioritise your brother's needs over your own. This is the quality that the Ansār had towards the Muhājirūn. Allah & says:

Those (the Ansār) who were already firmly established in their homes [in Medina], and firmly rooted in faith, show love for those who migrated to them for refuge and harbor no desire in their hearts for what has been given to them. They give them preference over themselves, even if they too are





### **ISLAMIC CONCEPT OF SPIRITUALITY**

To answer this it is necessary to study carefully the difference between the Islamic concept of spirituality and that of other religions and ideologies. Without a clear understanding of this difference it often happens that, when talking about the spirituality in Islam, many of the vague notions associated with the word 'spiritual' unconsciously come to mind; it then becomes difficult for one to comprehend that this spirituality of Islam not only transcends the dualism of spirit and matter but is the nucleus of its integrated and unified concept of life.

#### **Body-Soul Conflict**

The idea which has influenced most the climate of philosophical and religious thought is that body and soul are mutually antagonistic, and can develop only at each other's expense. For the soul, the body is a prison and the activities of daily life are the shackles which keep it in bondage and arrest its growth. This has inevitably led to the universe being divided into the spiritual and the secular.

Those who chose the secular path were convinced that they could not meet the demands of spirituality, and thus they led highly material and hedonistic lives. All spheres of worldly activity, whether social, political, economic or cultural, were deprived of the light of spirituality; injustice and tyranny were the result.

Conversely, those who wanted to tread the path of spiritual excellence came to see themselves as 'noble outcasts' from the world. They believed that it was impossible for spiritual growth to be compatible with a 'normal' life. In their view physical self-denial and mortification of the flesh were necessary for the development and perfection of the spirit. They invented spiritual exercises and ascetic practices which killed physical desires and dulled the body's senses. They regarded forests, mountains and other solitary places as ideal for spiritual development because the hustle and bustle of life would interfere with their meditations. They could not conceive of spiritual development except through withdrawal from the world.

This conflict of body and soul resulted in the evolution of two different ideals for the perfection of man. One was that man should be surrounded by all possible material comforts and regards himself as nothing but an animal. Men learnt to fly like birds, swim like fish, run like horses and even terrorize and destroy like wolves but they did not learn how to live like noble human beings. The other was that the senses should be not only subdued and conquered but extra-sensory powers awakened and the limitations of the sensory world done away with. With these new conquests men would be able to hear distant voices like powerful wireless sets, see remote objects as one does with a telescope, and develop powers through which the mere touch of their hand or a passing glance would heal the un-healable.

The Islamic viewpoint differs radically from these approaches. According to Islam, God has appointed the human soul as His Khalifah (vicegerent) in this world. He has invested it with a certain authority, and given it certain responsibilities and obligations for the fulfillment of which He has endowed it with the best and most suitable physical frame. The body has been created with the sole object of allowing the soul to use it in the exercise of its authority and the fulfillment of its duties and responsibilities. The body is not a prison for the soul, but its workshop or factory; and if the soul is to grow and develop, it is only through this workshop. Consequently, this world is not

a place of punishment in which the human soul unfortunately finds itself, but a field in which God has sent it to work and do its duty towards Him.

Therefore spiritual development should not take the form of a man turning away from this workshop and retreating into a corner. Rather, man should live and work in it, and give the best account of himself that he can. It is in the nature of an examination for him; every aspect and sphere of life is, as it were, a question paper: the home, the family, the neighborhood, the society, the market-place, the office, the factory, the school, the law courts, the police station, the parliament, the peace conference and the battlefield, all represent question papers which man has been called upon to answer. If he leaves most of the answer-book blank, he is bound to fail the examination. Success and development are only possible if man devotes his whole life to this examination and attempts to answer all the question papers he can.

Islam rejects and condemns the ascetic view of life, and proposes a set of methods and processes for the spiritual development of man, not outside this world but inside it. The real place for the growth of the spirit is in the midst of life and not in solitary places of spiritual hibernation.

### **Criterion of Spiritual Development**

We shall now discuss how Islam judges the development or decay of the soul. In his capacity as the vicegerent (Khalifah) of God, man is answerable to Him for all his activities. It is his duty to use all the powers which he has been given in accordance with the Divine will. He should utilize to the fullest extent all the faculties and potentialities bestowed upon him for seeking God's approval. In his dealings with other people he should behave in such a way as to try to please God. In brief, all his energies should be directed towards regulating the affairs of this world in the way in which God wants them to be regulated. The better a man does this, with a sense of responsibility, obedience and humility, and with the object of seeking the pleasure of the Lord, the nearer will he be to God. In Islam, spiritual development is synonymous with nearness to God. Similarly, he will not be able to get near to God if he is lazy and disobedient. And distance from God signifies, in Islam, the spiritual fall and decay of man.

From the Islamic point of view, therefore, the sphere of activity of the religious man and the secular man is the same. Not only will both work in the same spheres; the religious man will work with greater enthusiasm than the secular man. The man of religion will be as active as the man of the world indeed, more active in his domestic and social life, which extends from the confines of the household to the market square, and even to international conferences.

What will distinguish their actions will be the nature of their relationship with God and the aims behind their actions. Whatever a religious man does, will be done with the feeling that he is answerable to God, that he must try to secure Divine pleasure, that his actions must be in accordance with God's laws. A secular person will be indifferent towards God and will be guided in his actions only by his personal motives. This difference makes the whole of the material life of a man of religion a totally spiritual venture, and the whole of the life of a secular person an existence devoid of the spark of spirituality.

## Musa, only 15 years of age converted to Islam

By Musa Caplan

Prior to my conversion to Islam, I lived my life as a Jew. Although my family was not traditional, I learned Judaism from traditional Jews. I went to an Orthodox Jewish synagogue, and an Orthodox Jewish school. I lived, and continue to live, in a Jewish community in the United States where there is little diversity. And considering how much Judaism was involved in my life, I did not have any non-Jewish friends. But about a year ago, I began to chat online quite often and my e-mail list slowly began to fill with more and more Muslims. I developed a strong interest for studying other religions as well as my own. I paid special attention to Islam, for I knew it was a religion not much different than Judaism. We share many similar prophets (peace be upon them all), morals, values, and most importantly, we worship the same God — Allah. Although I knew much about Islam and knew it was a peaceful religion, I cannot say I did not have stereotypes. I was lucky because I knew many Muslims online, one of which was my girlfriend[1] who I consider to be my guide to Islam. She led me to the doors of Islam, and Allah took me through the rest [1]

I decided to look deeper into the faith. By doing so I discovered flaws in my own religion. According to the Old Testament, the great Prophet Aaron committed the worse sin possible. Due to pressure put upon him by the people while waiting for Moses to return with the Torah from Mount Sinai, he built an idol.

How could a great prophet possibly commit one of the three sins that are so great that one should prefer death before committing them? In the Quran, Moses comes down and sees the Jews worshiping the Golden Calf. At first he thinks it is the creation of Aaron and is angry at him; later he finds it was other Hebrews who had created this dol. A lot can be learned from this story.

Would a nation of people led by God really be forgiven for such a sin? My view on this story matches the Islamic view that the Old Testament has changed over the years. In the past, there have been many Cohaneem

(religious leaders at the Holy Temple) who were corrupt. Couldn't it easily be possible for them to have changed Judaism to make it easier to observe and less time-consuming in order to make more money with their profession?

Another astonishing factor that led me to Islam is the scientific truth written in the Quran. The Quran mentions the human embryonic development long before it was discovered by science.

"And certainly We created man of an extract of clay, Then We made him a small seed in a firm resting-place, Then We made the seed a clot, then We made the clot a lump of flesh, then We made (in) the lump of flesh bones, then We clothed the bones with flesh, then We caused it to grow into another creation, so blessed be Allah, the best of the creators." (Quran 23:12-14)

The Quran also mentions how mountains are formed and talks about the layers of the atmosphere! These are just a few of so many scientific discoveries mentioned in the Quran 1400 years before discovered by

Here is one of the key factors that led me to explore my heart to find the truth of life. In Arabic, the word Islam comes from salama which means "to submit"; "purity" and "peace" come from the same root. The person submits to the One, the Merciful, and the Most Beneficent Allah; whereas other religions are named after people: Judaism comes from the tribe of Judea, Christianity from Jesus Christ, etc. Islam is a word derived from a verb; anyone who submits to Allah and believes in all the prophets is a true Muslim. Many of the great prophets mentioned in the Old Testament lived prior to Judaism and Judea; they submitted to God, and therefore they were all Muslims. And we shall live as the prophets lived, for they were great human beings.

Considering my situation of being very young and living in an all-Jewish area, it would be difficult to have my beliefs accepted. My parents and relatives are very respectful, but I am unsure how they would react if it is their own son who reverts to Islam. So for now. I am unable to live out an Islamic life to the fullest, but thanks to Allah, I am able to pray five times a day, I am able to study Islam online, and at least I am openly able to believe in one God and express those feelings. In some ways it can be very difficult. I become more emotional than most people would when I debate something involving Muslims, for example the Middle East. When I talk about Israel, my whole family supports Israel and doesn't know the truth of what goes on to Palestinians, but I think they should have proper treatment for the Palestinians. And when they talk about this situation, I become easily offended, especially if they bring up the idea that it is "the Jewish Holy Land" and "Promised Land."

Because I have not yet told my parents of my reversion to Islam, I am unable to attend prayers at a mosque. As I stated before, my area has little diversity and all the mosques are far away. I have never had the opportunity to do Shahadah in front of witnesses[2] although I have said Shahadah for the best witness of all - Allah. When I am 16 in about one year, I will be able to drive to the mosque, in sha' Allah (Allah willing). The most important thing is to improve the person I am. I try to avoid my friends who do drugs, watch porn, drink alcohol, and steal. It is not always easy to avoid close friends, but I try my best for the sake of Allah. And I hope over time my personality will meet what Allah wishes to see from us all.

When studying Quran, my advice to you is to read it for yourself. Looking at biased websites, you are not able to see the full content of a verse. [2]

Through this whole experience I have discovered that I did not find Islam, I re-embraced Islam; nor did I convert, I reverted; and on my ride from darkness to light, it has only made me a stronger, more spiritual, and a better human being. May Allah guide us all to the truth that I was led to.

Ash-hadu an la ilaha illa Allah, wa ash-hadu anna Muhammad rasulu Allah![3]

[1]Although this phenomenon is quite common, Islam in no way endorsing pre-marital relationships between the sexes - IslamReligion.

[2]The Shahada is the testimony one vows to enter Islam, that none is to be worshipped except God, and that Muhammad is a Messenger of God. It is not necessary that their be witnesses to this - IslamReli-

[3]This is the Shahada mentioned earlier pronounced in Arabic - IslamReligion.

media@hayatfoundation.org.uk @ hayatfoundationuk 6



+44 7588 811824 - +44 7508 848893





www.hayatfoundation.org.uk 🕠



