



# ماهنامه Monthly Hora



💥 باغ زندگی

\* د سعادت نيغه لار - صراط المستقيم

\* عفو و مدارا

Contact us: (8) +44 7459 561846

- f hayatfoundationuk
- hayatfoundationuk
- HayatMarefat



Office: HomeFix Extra 336-340 High Road Harrow Weald, HA3 6HS

## یکشنبه د ۱۴۰۲ هـ ل د جدی ۱۰مه د ۱٤٤٥ هـ جمادی الثانی۱۷مه، د ۲۰۲۳ د دسمبر ۳۱مه څلورم کال ۱۱مه گڼه



**Registered Charity** in the UK Reg No: 1145407

## اصطلاحات اسلامی و احکام ان

في الدين

## حدیث

¦روش پیشنهادی فقهای « من يرد الله بـه خيـرا يفقهـه اســلامي بـراي فقيـه شـ این هست که اول باید انچه « در هـر انساني كـه اللـه خيـر اصـول هسـت را دانسـت تـا و فلاح را اراده نماید ، دانش و إ براساس انها، احکام فرعی ا حکمت فهم دین را نصیب او از دانسته شود. اصل در فقه اول ایات قران کریم، دوم احادیث می نمایید. تیا وی وفیق دانیش خويش به دين عمل نيز نمايد. وسلم، سوم اجتهاد و چهارم

## قرآن کریم

فَلَوْلا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا في الدِّينِ اما چرا از هر فرقهای از آنان گروهی رهسپار نشوند که دین پژوهی کنند کسب دانش برای معرفت الله و احکام حلال و حرام بر هر فرد مومن برمنبای این ایه کریم فرض هست. اما سایر علوم مانند علوم اقتصادی، اجتماعی، صحی، ساینسی، ریاضی و.. فرض کفایی هست



## سرمقاله

## انسانها نيازمند قانون

انسان ها نیازمند قانون و سیستم مدیریتی موثر و مثمـر بـرای دسـت یابی به اهداف و مقاصد، حفظ ارزشها و تامین امنیت شان دارند. باتوجه به تفاوت و اختلاف باورها و عقاید، فرهنگ ها و اندیشه ها، جوامع به گروه ها و کتله های مختلف و متفاوتی تقسیم شده اند که معیار خوب و بد انها را همان بیانات و ارشادات همان جوامع تشکیل میدهد. گاهی منبع سوق دهنده انها به سوی اهداف شان مفکورهـای بـشری هسـت و گاهـی هـم عقایـد دینـی، عقایـد دینـی بـه بخـش هـای ادیـان اسـمانی و ربانـی و ادیـان فلسـفی تقسـیم مـی شـوند. برمبنـای بـاور مسـلمانان جهـان، اخریـن کتـاب اسـمانی قـران کریے هست و اخرین پیامبر لازم الاتباع، حضرت محمد مصطفی صلى الله عليه وسلم مي باشد. دراين كتاب مقدس اسلام، پـلان و نظم حفاظت ارزش های مادی و معنوی، تامین عدالت اجتماعی و فرهنگی را اتباع از احکام و اوامر الهی و دوری از نواهی و منکراتی ا دانسته است که در آیات قران کریم و احادیث صحیح تبیین ا ا گردیده است. دراین سیستم اتحاد و وحدت، و هر امری که باعث ا آن گردد فرض هست و تفرقه و تجزیه گرایی و هر امریکه به آن ا بانجامد حرام مي باشد. معيار اعتقاد در اسلام %100 هست و ريشه ای اعقتادی و دینداری ضعیف درآن جای نداشته و دارنده چنین ا عقیده و باور را مسلمان کامل نمی دانند. مسلمانان مانند جسد ا ا واحد تمثیل شده اند و هریک از پیروان دین اسلام در قبال فرد ا دیگری مسئولیت داشته و به شکل عام ، با توجه به الهی بودن و ▮ شمولیت این دین ، در برابر خوب و بد تمام دنیا آنها باید احساس داشته باشند و تلاش های خویش را برای بهبود امور زندگی برای تمام جهانیان مبذول دارند. دراین دین اصطلاح – بمن چه- هرکس خودش می داند و خدایش- از لحاظ اجتماعی مردود هست و هرفرد



## په دې گڼه کې:

دسعادت نيغه لار - صراط المستقيم

باغ زندگی

عفو و مدارا

5 Great Manners of Prophet Muhammad (ﷺ)

Patience In Islam

## تاسو كولى شئ حرا مجله له لاندي ادرسونو څخه لاس ته راوړئ

#### **London:**

- Value 4 Money, 66 Golden Green Rd, London NW11 8LN
- Max Savers, 8082- High Street EN8 7BU
- HomeFix Extra, 336340- High Road, Harrow Weald, HA3 6HS Mob: 07459561846

### **Manchester:**

Kamal Exchange, m10&13 salad lane, Longsight, Manchester 13 OQE. Mob: 7988807237



## دسعادت نبغه لار- صراط المستقيم

## نور عالم حكيميار

خوښي ترلاسه کول يوه فطري پديده ده اودهرانسان د زړه غوښتنه ده. انسانان هميش هڅه کوي چې چــې لــه تكليفونــو او سـختيتو لــرې اســوده ژونــد ولري. لومړی دامهمه ده چې انسان سمه لار وپیژني او بیاپه دې هم پوه شي چې ریښتی سعات په څه شي کې نغښتي دی. الله تعالی په قران کریے کی ریشتینی سعادت اود ترلاسه کولو لاری چارې هم بيان کړي دي. دا هغه لاره ده چې ټول

> مسلمانان یې پنځه وخته لمانځه کې دالله تعالی څخه په خورا عاجزۍ سره غوښتنه کوي اووايي چې، اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ. يا الله ته موندِته نيغـه لاره راوښـايه.

> همداراز د يوه هدفمند انسان چې د خپل ځان دکامیابۍ لپاره برنامه ولري پوښتنه هميش دا وي چې دسعادت دترلاسـه کولـو او د خوشـحاله او سرلـوړي ژونـد د تيرولـو لاره كومـه ده او څنگـه یی ترلاسه کولای شم؟

د پورته سوال ځواب هرڅوک کولای شي چـې د خپلـې پوهـې، فکـري زيرکتيـا، دخپلو باورونو په پام کې نيولوسره ورکړي اما دا بايد ومنو چې دټولو

دباور وړ، هراړخيز ځواب ددې سوال لپاره ځواب د ټولو مخلوقاتو د خالق له خوا ترلاسه کیدای شي چــې پـه نتيجـه کــې ېــې انسـان سـعادت لاس تــه راوړي. الله تعالی چې انسان دیوه خاص هدف لپاره پیداکړی دی نودهغه دژوندلپاره ېې هم یـوه ځانگـړې تـگلاره او کامیابـۍ تـه درسـیدولپاره مستقیمه لار روښانه کړې چې د ترلاسه کولوکې ېې هم د انسان سره مرسته کوي. الله تعالى انسانانوته نیغه لاره په ډیرلنه ډول ښودلې ده

چـي نيغـه لار كومـه ده. أَن اعْبُدُونـي هـذا صِراطٌ مُسْتَقيمٌ (يـس/61). زماعبادت وكرئ، دانيغه

سعادت دعربي ژبې دسَعَدَ له کلمې څخه اخیستل شوی او د زړه خوشحالۍ اوخوښۍ ته ويل كيږي.دسعادت مقابل لورى شقاوت يا بدبختی دہ چی دعربی ژبی دشقی له لفظ څخـه اخیسـتل شـوې ده. هغـه لاره چـې پـه هغـې دتللوپه نتیجه کې انسان سعادت ترلاسه کوي بايدانتخاب كړي. ددې انتخاب لپاره بايدانسان هغه څه وپيژني چې په هغې سره دشقاوت خواته ځي. نودېدېختى دعواملوڅخه دځان ساتلوپه ترڅ کې انسان سعادت ته رسیږي. دسعادت عوامل

دسعادت عوامل ډيردي. الله جل جلاله په خپل مبارک کتاب قرانکریم کی مختلف عوامل ذکرکـړي دي چـې دهغـوی لـه جملـې يوڅوغـواړم چې تاسې سره شریک کړم.

لومرى شرط الله تعالى دايان اونيك عمل یادکـړی دی. پـه اللـه تعالـی ایـمان او ورسره نیک عمل کول دسعادت د ترلاسه کولودمهمو

لاملونو څخه شميرل کيږي. الله تعالى دالعصرپه صورت کې د هغه انسانانو لپاره چې هغوی په تاوان کې ندي هغه يادکړي چې ايمان يې راوړی او نیک عملونه ترسره کوي. نیک عمل دایمان د راوړلوسره لازمي دى. وَ الْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسانَ لَفِي خُسْر \* إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ. بِه بل حًاى كي الله تعالى فرمايي: - وَ بَـشُر الَّذيـنَ آمَنُـوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ...هغه كسانوته زيرى وركرئ چې ايمان يې

راوړی او نيک عملونه ترسره کوي.

دوهم عامل د سعادت تقواده. تقواسعادت ته د رسيدولپاره انسان چمتوكوي. تقوادالله تعالى څخه په پټه اوښکاره ويرې ته ويل کيږي. دريم عامل دسعادت دالله تعالى داحكامو او حـدودو پابنـدي كـول دي. داللـه تعالـي حـدود د ټولو هغو احکامو عبارت دي چې د هغې په سرته

رسولوکې د ژوندنظام ولاړ دی. که هغه ترسره نه شي او يا په هغه ډول چې الله تعالى په خپل کتاب قران کریم کی امر پری کړی عملي نه شي نو د ژوندنظام گډوډيږي. نن چې مونږ گورو چـې بـشر د مختلفـو مشـکلاتوسره مخامـخ دی يـوه وجه ېې د الله تعالى د حدودو نه پلي كول دي. الله تعالى فرمايى: تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَن يُطِع اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّت تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَرُ خَـلِدِينَ فِيهَا وَذَ لِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيم.

څلورم عامل په وعده وفاده. الله تعالى دسوره مومنین په شروع کې فرماني:٠ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ. دهمدې سورت په اتم ايت كي الله تعالى فرمايي:- وَ الَّذِينَ هُمْ لاماناتهم وَ عَهْدِهِمْ رَاعُونَ. هغه کسان چې دامانت په ساتنه اووعدوپابندی کوی.

پنځم عامل ریښتونولي ده. صداقت په اخرت کی دسعادت تضمین کوونکی

شپږم عامل صبراواستقامت دی. د اول ترپنځم پورې ټولې کړنې انسان باندې كله ناكله سختياني راولي نوانسان ته لازمه ده چې ددې ستونزو په گاللو كې صبر وكړي اوپه همدې لار پايدار

پاتي شي. دالله تعالى په پيروۍ او په ژوندكې د الله تعالى د حكمونو پلي كول سخت دي خو دومره هـم سخت نـدي چـې انسـان ېـې د ادا کولـو توان ونلري. الله تعالى د انسانانو وړتياوو ته په کتلو په هغوی يو شميرکړنې لازمې کړي چې په پلي كولوسره ېـې انسـان سـعادت اوكاميـابي ترلاسـه کـوي او د يـوه شـميرکارونو يـې انسـان پـه کلکـه توگه منع کړی دی چې د هغوی په ترسره کولو انسان د بدبختۍ خواته ځي.

اووم عامل توبه ده.انسان ضعیف مخلوق دی او وخت ناوخت ترې په هغه څه کې چې الله تعالی پرې مامورکړی دی غفلت کیږي. که مخکې له مركه انسان الله تعالى ته په ريښتوني توگه دتوبي د شرایطوسره سـم توبه وباسي نـو دې انسان لوى سعادت ترلاسه كرو.

پورته ټول عوامل بې شمیره نور خصلتونه چې د سعات دترلاسـه کولـو لپـاره اړيـن دي د ځـان سره لري او هغه کیدای شي چـې پورتـه اووه عواملـو فروعات حساب شي. يوه مومن اومسلمان په حيث داهـم مهـم ده چـې مونـږ د دنيـوي لـږ ژونـد او د اخروي ژوند سعادت سره يوشان و نه گڼو. يو چاته به داکامیابي ښکاري چې د دنیا ترټولو لوی شتمن وي، ياهم يوښه پيژندل شوى لوبغاړى وي خو په الله تعالى دې عقيده ونلري اوياهم ددې دترلاسـه کولولپـاره دې داللـه تعالـي حـدود پـه پـام كى ونە نيسى نودارىشتىنى سىعادت نىدى.

په پای کې دالله تعالی غواړم چې مونږټولوته دپورتـه كړنوتوفيـق راكـړي اواللـه تعالـى دې ددنيااواخرت سعادت زمونږپه برخه کړي.

په الله تعالى ايمان اوورسره نيك عمل كول د سعادت د ترلاسه کولو د مهمو لاملونو څخه شمیرل كيږي. الله تعالى د العصريه صورت كې دهغه انسانانو لپاره چې هغوي په تاوان کې ندي هغه بادکړي چې ايمان يي راوړي اونيک عملونه ترسره کوي. نيک عمل دايمان د راوړلو سره لازمي دي. وَ الْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسانَ لَفي خُسْرٍ \* إِلاَّ الَّذينَ آمَنُوا وَ عَملُوا الصَّالحات. يه بل حُاّي كي الله تعالى فرمايي: - وَ بَشِّر الَّذينَ آمَنُوا وَ عَملُوا الصَّالحات أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهارُ...هغه **کسانوته زیری ورکړئ چې ایمان یې راوړی اونیک** عملونه ترسره کوي.

## ہاغ زندگے

## علاء الدين رميق

خانـوادہ واحـد اجتماعـی هسـت کـه معـماران آن نیازمنـد دقـت کامل و رعایت شاخص های لازم از همان ابتدای طرح و پلان ایجاد ان هستند. این بلند منزل زیبا تولید کننده نسل انسانیت و مکتب اهدا کننده انسان های با ایمان و شرافتمند در قالب و چوکاتی بنایافته میتواند که هر یکی از طرفین ازدواج حدود و ثغور آن را رعایت نمایند. بدانند که چه موقف و مقامی بعد از ازدواج از منظرشریعت به انها داده شده است و دارای چه حقوق و مسئولیت های می باشند. از حقوق خویش استفاده نمایند و به حقوق طرف مقابل احترام بگذارد. مسئولیت های خویش را ادا نماید و فضای این کانون را گونه پر از مهر و محبت گرداند که هرفرد مرد و زن مجرد را بهت زده نموده و تشویق به تشکیل فاميل نمايند.

دنیای فرد و مجردی شرایط و مکلفیت های کمتری دارد نسبت به کانون فامیل و خانواده. با پیوند نامزدی و راه اندازی محفل عروسی دایره ارتباطات و مسئولیت ها وسیع تر شده و مکلفیت ها سنگین ترمیشوند ووضعیت ظریف تری را به خود میگیرند.

جـوان قبـل از ازدواج فرزنـد کسـی بـود و تنهـا رابطـه فرزنـدی را رعایت می نمود اما بعد از ازدواج وی خودش نیز پدر می شود ورابطه پدری را با فرزندانش و رابطه فرزندی را با پدرش باید رعایت نماید و همین گونه با مادر و خواهر. دختر قبل از ازدواج تنها دختر پدر و مادر خویش بود وبعد از ازدواج وی مادر میشود. باید رابطه مادر بودن با اطفال را نگهدارد و رابطه دختر بودن با خانواده قبلی و با اقارب قبلی را نیز حفظ نماید.

دایره اقارب و خویشاوندان نیز وسعت پیدا می نماید و هریکی از انها چهار راهی های متفاوت و متعددی را در مسیر زندگی باید پیشبین باشند و رعایت کنند.

شما به رسم ذیل بنگرید و بعدا روابط را تنظیم کنید.

حالا شما با این حلقه روابط و مسئولیت ها فکر کنید که فرد در یک حالت با چه افرادی در ارتباط هست طوریکه نوع رابطه با هرکدام انها متفاوت از دیگری هست. بطور مثال رابطه فرد با همکارش تا نوع رابطه ان با خانمش متفاوت هست و اگر هردو رابطه را یک نوع تنظیم نماید

> منازعه در بین طرف های ارتباط آغاز می گردد. همین گونه فرد نمی تواند عین رابطه که با فرزندش دارد با پدر و مادرش برقرارنماید. اگر رابطه فرد با همسایه و اعضای فامیلش یکسان باشد ویا اینکه رابطه مشابه با شاگردان و معلمینش و.. داشته باشد فرد دچار بحران ارتباطات شده و منازعات دنیای صلح آمیز و زیبای وی را جهنم می گرداند. مکتب حقوقی اسلام برای هر یک از حالات فوق با توجه به ظرفیت و تـوان مـادی و معنـوی فـرد حقـوق ووجایبی را تعیین نموده است کے رعایت آنھا برای ہر یکی از طرفين ازدواج لازمي هست. حقوق فامیل یکی از مباحث عمده و مهم مكتب حقوق اسلامي است كه شامل حقوق قبل از مرگ و بعد از مرگ میشود. هیچ رابطه دیگری این نوع حقوق و مسولیت های را ایجاد نمی کند که فرد حتی بعد از مـرگ هـم اثـرات حقوقـی را بـه بازماندگانش انتقال دهد. کسانی را حقی بخشد و کسانی را از حقوق

محروم نماید. سهام میراث را به نصف، ثلث، سدس و ربع

این حقوق گونه ای بهم تنیده است که تارهای آنرا مسئولیت و پودهای آنرا حقوق تشکیل داده است. حقوق و وجیبه دراین بخش مانند دو طرف یک سکه هست که هیچ سکه ای را بدون از ظهر وبطن پیدا کرده نمی توانید. ازدواج شرعی عقدیست که معاشرت زن و مرد را به مقصد تشکیل فامیل مشروع گردانیده، حقوق و وجایبی را بر طرفین به بار می آورد.

سبک زندگی اسلامی در بخش ازدواج رعایت حقوق مادی و اخلاقی را توامان با معنویات حتمی می داند. در ازدواج از منظـر دیـن هیـچ نـوع فشـار و زور جایـگاه نـدارد و هرگـز بدون رضایت طرفین پیوند زنا شوهری به میان نمی آید. از ابتـدا زندگـی بـر مبنـای رضایـت و معرفـت بایـد اسـتوار بـوده و تا پایان حیات مشترک این دو اصل حفظ گردد. قانون مدنی افغانستان که برگرفته شده از فقه اسلامی است



تحت عنوان آثار ازدواج اموری را که بر نکاح صحیح و نافذ مرتب میگردد تصریح نموده که عبارت اند از وجوب نفقه ، حقوق میراث، تعیین و پرداخت مهر، ثبوت نسب و حرمت مصاهره زوجه میباشد.

شایان ذکراست که نفقه در برگیرنده طعام، مسکن، لباس و تداوی مناسب به توان مالی زوج یا شوهر می باشد. البته نکاح صحیح همان عقدیست که تمام ارکان و شرایط آن کامل

ازدواج با مادر ، مادرکلان و هرچه به بالا ارتقا می نماید و با عروس ، دختر عروس و نواسه عروس بطور دایم حرام است. همچنان ازدواج شخص با اصول زوجه اش مطلقا و با فروع زوجه در صورت دخول به طور دایم حرام می باشد. ازدواج زن مسلمان با مرد غير مسلمان باطل است، مرد مسلمان می تواند با زن اهل کتاب ازدواج نماید.

جالب این هست که ازدواج در سبک زندگی اسلامی ، ازدواج زانی با اصل و فرع مزنیه و همچنان ازدواج مزنیه با اصول و فروع زانی حرام هست. ازدواج اصول و فروع مزنیه با اصول و فروع زانی ازاین امر استثنا هست.

شیردهی یک خانم به طفل غیر از شوهرش، نیز باعث حرمت می گردد که فقط با تفاوت خواهر پسر رضاعی، مادر خواهـر يـا بـرادر رضاعـي، مـادر كلان پـسر يـا دخـتر رضاعـي و خواهـر بـرادر رضاعـی نیـز حرمـت نسـبی محسـوب میگـردد. هرنوع شرط که مخالف احکام ازدواج و اهداف ازدواج باشد ، این شرط باطل می باشد و عقد صحیح می گردد.

حقوق اسلامی قاعده را وضع نموده است که جمع در نکاح بین دو زنی که هرگاه یکی از انها مرد فرض شود، حرمت ازدواج بین شان به وجود آید و خانمی که سه طلاق داده شده است تا ازدواج با فرد دیگری، منکوحه کسی و معتده غیر، زنی که لعان شده تا وقتیکه همسر خود را تکذیب نماید و زنی که اهل کتاب نباشد حرمت موقت دارند.

در شریعت دوست دختر، دوست پسر نه در حالت مجردی و نه در حالت تاهل جواز نداشته و این نوع روابط مطلقا

زنا هرنوع رابطه بدون از عقد ازدواج با رعایت شرایط آن، اگر با رضائیت طرفین باشد ویا بدون از رضایت طرفین را شامل می گردد.

وعده به ازدواج، توافق اولياي طرفين ازدواج بر اين الفاظ که دختر و پسر خود را نامزد می نمائیم، گل دادن فامیل عروس به خانواده داماد، محافل و تحایف هرگز حلال کننـده ازدواج نیسـت مگـر اینکـه ایجـاب و قبـول صریـح کـه فوریت و استمرار را افاده کند بدون از قید وقت در مجلس واحد صورت گیرد.

ازاین رو نامزدی عبارت از وعده به ازدواج است، هریک از طرفین می توانند از آن منصرف شوند.

ازدواج شرعی در موارد ذیل مطابق به شرایط انها منحل می گردد

- فسخ - طلاق،
- خلع يا تفريق

طلاق بطور عموم رجعی و در مـواردي ماننـد طـلاق سـوم، طـلاق قبل از مقارنت جنسی، طلاق به عـوض و طـلاق بايـن كـه در حقـوق فامیل تبیین گردیده است ، باین مــی باشــد .

همانگونه که نکاح به رضایت طرفین عقد صورت میگرید مطابق به وضع و احوال، هریکی از آنها را شریعت صلاحیت منحل کردن و ختم بخشی این عقد را با دلایلی مستدل و منطقی نیز داده است. عوامل ذيل باعث تفريق بين زوجیـن مـی گـردد

- سبب عیب در زوج
- سبب ضرر از طرف زوج
- سبب عدم انفاق از طرف زوج
- و همین گونه به سبب غیابت
- شوهر صورت میگیرد.
- هریکی از این فکتورها شرایط و احوال خود را دارند که در این

و درست بوده و هیج نوع خلا درآن موجود نباشد و نافذ به مقاله فرصت بیان نیست و در کتاب های فقهی باید



این معنی که هیچ نوع شرط و قید جهت تحقق آن وجود مراجعه نمود.

## عفو و مدارا

## انجنير عارف سراج

زندگی انسانی دوامدار با مشکلات، تشنج و تقابل مواجه است، این مشکلات قامت بعضی ها را خمیده و برای بعضی ها پند و اندرزهای خاصی را می بخشد. انسان موجودی اجتماعی خلق شده است و دور از اجتماع زندگی کرده نمی تواند، ولی زندگی در اجتماعی چالش ها و بایدهای خود را دارد، چنانچه یك انسان هدفمند باید در زندگی اجتماعی خود یك سلسله ظوابط ، اصول و مقررات داشته باشد تا در نتیجه ان برای خود یك محیط زیست خوب و مملو از سکون ، ارامش و محبت ایجاد نماید و این کار زمانی صورت میگیرد که در تجمعات و مراکز اجتماعی مان برنامه های منظم تربیتی دینی برای تمامی اقشار جامعه در روشنی تعلیمات اسلامی وجود های منظم تربیتی دینی برای تمامی اقشار جامعه در روشنی تعلیمات اسلامی وجود داشته باشد که در نتیجه ان یك جامعه مملو از ارزشهای معنوی و عاری از تشنجات بوجود امده و سرچشمه تمام خوشبختیها برای نسلهای بعدی میگردد. انسان تربیت شده اولویت های در زندگی و روابطش با دیگران ترسیم مینماید که وفق انها خوب و بد، واکنش و عکس العمل خود را در مقابل کنش و اعمال دیگران تنظیم می نماید. هرگرز کاری نمی نماید که فردا بخاطر ان کار در نزد الله جل جلاله و یا مخلوقش

شرمنده باشد. همانگونه که هرگز عکس العمل و واکنش منفی را در مقابل کارهای خیر و انسان های نیک اندیش پیشه نمی نماید. روابط بین انسان ها به گونه های مختلف و به شکل های متفاوتی تارو پود یافته است. انسان ها کم حوصله و ضعیف طعمه اتش منازعه شده و در اختلاف ها همیشه متضرر میگردد.

یکی از بهترین اصول و قواعد زندگی با همی و صلح آمیز عفو از اعمال و کنش های دیگران هست و مدارا در مقابل جهلا و انسان های ساده لوح هست. قران کریم

منحیث کتاب انسان شناس می فرماید (و اذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما) همه رفتارها و اعمار دیگران را نباید پاسخ داد. پاسخ بعضی از کردار ها و رفتارها سکوت هست. بزرگان شعر و ادب بیان نمودند که گاه سکوت معجزه میکند و تو می اموزی که همیشه بودن در فریاد نیست. همانگونه که که بیان داشتند "لب ببندم که در طریق سکوت ادبم رهنما فرستادی "

رابطه الله جل جلاله با موجودات عالم بر مبنای رحمت، محبت و بر اساس ربوبیت استوار گشته و ارتباط افراد جامعه با یکدیگر بر پیوند ناگسستنی – اخوت- بنا یافته است. پیوندی که تحکیم و تقویت انف رابطه مستقیمی با گسترش و نهادینه شدن فرهنگ مدارا و عفو صلح، صمیمت و وحدت را می آفرینند.

همانگونه که مدارا از ماده " دری" یا "درأ" اشتقاق یافته استف بمفهوم آگاهی و معرفتی است که از راه مقدماتی پنهان و غیر معمول بدست می اید. لذا در مورد شکار آهو از راه حلیه و مقدمات غیر معمول گفته می شود " دریت الظبی" گویی آدمی با تحمل طرف مخالف و برخورد ملایم با او، وی را در کمند محبت خویش گرفتار می سازد.

ایات قرانی و سیرت پیامر صلی الله علیه وسلم بهترین نمونه های انرا برای مان

بیان میکند.

الله سبحانه وتعال ميفريايد:

وَلاَ يَأْتَـلِ أُولُـو الْفَضْـلِ مِنكُـمْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُـوا أُولِي الْقُـرْبَىٰ وَالْمَسَـاكِينَ وَالْمُهَاجِرِيـنَ في سَبِيلِ اللَّـهِ \ وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُوا \ أَلاَ تُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللَّـهُ لَكُمْ \ وَاللَّـهُ غَفُورٌ الرحيم. ٢١) و سرمايه داران و فراخ دولتان شما نبايد از دادن [مال] به خويشاوندان و تهي دستان و مهاجران راه خدا دريغ ورزند، و بايد عفو كنند و گذشت نمايند. مگر دوست نداريد كه خدا بر شما ببخشايد؟ و خدا آمرزنده مهربان است

زمانيكه قضيه افك عايشه رضي الله عنها رخ داد ، مسطح رض يكي از دوتن از صحابه كرام بودند كه در مورد عايشه رضي الله عنها سخناني گفته بودند كه ابو بكر صديق رضي الله عنه نهايت خشمگين شدند و قسم نمودند كه بعد از ان به او كمك و تعاون نخواهد كرد. با وجود انكه مسطح رضي الله عنه از اقارب شان بود و به ايشان صورت دوامدار كمك مالي ميكردند.

گرچه توقف دادن كمك مالي و يا معنوي گناه شمرده نميشود ولي الله متعال براي يك جامعه اسلامي متعالي قدوه ها و اسوه ها در صدر اسلام تقديم نمودند،

تا نسلهاي بعدي انرا سر مشق زندگي شان قرار دهند. ايه فوق يك نمونه درخشنده جامعه اسلامي با معيارهاي اخلاقي نهايت بلند رابراي ما نشاندهي ميكند. به مجرديكه ايه فوق نازل ميگردد ابوبكر صديق رضي الله عنه فوراً كمكهاي مالي خودرا به مصطح رضي الله الله عنه كه مسكين بود دوباره اغاز ميكند. از عايشه رضي الله عنها روايت است كه پيغمبر صلي الله عليه وسلم هرگز چيزي را به دست خود نزده است و هرگز كسي را به دست خود نزده است مگر اينكه در جهاد دست خود انزده است مگر اينكه در جهاد بوده است. ايشان هميشه مردم را مورد عفو و بخشش قرار ميدادند.

بناءً تداوم و استمرار به مدارا، گذشت ، عفو و بخشش سبب ایجاد محبت و همبستگی در

> جوامع اسلامي و انساني ميگردد و تشنج، دشمني و افتراق را از بين ميبرد. ولى چگونه مى توان محدوده مدارا و گذشت را تشخيص داد؟

از ارزیابی و تحلیل نصوص شرعی و تفکر در سیرت پیامبران و اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم به این نتیجه می رسیم که حد و مرز تسامح و مدارا در امور شخصی و حوزه شدت عمل و قاطعیت، درباره مسائل مربوط به ارزشهای دینی و دفاع از حق و عدالت هست.

درشتی و تندی در این امور کاری ناپسند و غیر اخلاقی است و تسامح و انعطاف در مورد انها عین مداهه و سازشکاری هست. از جمله اصول و ارزشهای که در بحث مدارا با قاطعیت پاسخ داده می شود قرار ذیل اند:

- 1. حفظ اصول و ارزشها
  - 2. مقابله با دشمنان
- 3. برخورد با توطئه گران منافق
  - اجرای حدود الهی
- 5. اجرای عدالت و ایستادگی در برابر ستم.



## 5 Great Manners of Prophet Muhammad (ﷺ)

Habits & manners of Prophet Muhammad: When we were children, our parents and elders taught us social manners. How to sit, eat, play and act around people. All the manners have been engraved in our minds since childhood. But do we try to implement them once we are old?

Good manners in Islam, build the foundation of a good character. Islam places the crown on the person who is good in his manners and treats people kindly. The epitome of perfect manners is the Holy Prophet Muhammad himself. He was the best to his companions, youngsters, neighbors and even Non-Muslims. His sweet tongue never uttered hurtful words for anyone.

We should learn from his life and try to fix where we are wrong as on the day of Judgment the scales will be heavier of the people with good manners and we will be closer to Allah SWT.

Abu Darda' reported that Prophet Muhammad said: "Nothing is weightier on the Scale of Deeds than one's good manners." (Al-Bukhari)

## Hadith & Sunnah on Good Manners

Prophet Muhammad said that of we are best to the people around us, we will become beloved to Allah SWT.

The most beloved of Allah's servants to Allah are those with the best manners." (Al-Bukhari)

5 Great Manners of Prophet Muhammad That We Need to Adopt

## 1- Have Love for our Brothers

Have you tried to think about the love that you possess for your brother in religion? There will be fewer people who share such a bond with others. This selfish time has forced people to look after

themselves and pave the way to success by bringing the other person down. They will not hesitate to slander and hurt them in any way. By nature, humans are social animals, wanting to live in a community but they have made their ideologies, opinions and societies and have forgotten to look after one another. But this is against Islamic rules.

Your brother in Islam has a right over you. Islam unites people together from different sects and instills love among them. The Prophet Muhammad taught us to be kind and gentle with our Muslim brothers. He had broken all sets of differences that we had and united us under one religion.

When the differences had plagued the streets of Madinah, the situations started worsening. Muhajirin and Ansars had different opinions, ideologies and most importantly they were from different environments. One day to put an end to such hatreds that spewed among them, Prophet Muhammad PBUH made them brothers. That kind of brotherhood should be your goal in today's era as well.

#### 2- Speak Good or Remain Silent

Speech is considered an art that not everybody can

master. One should know, certain words can stir a debate or hurt the feelings of our brothers. Our beloved Prophet Muhammad PBUH has taught us this art of speech.

We should always weigh our words before uttering them in front of everyone. Our tongues should not become the source of causing harm to others. We should be speaking good words and have kind speech. A comment about anyone's looks, dress, car or the way he speaks, in a condescending manner, will only show our true upbringing.

Speaking ill of anyone, criticizing them, passing a mocking remark will only give a boost to our egos but it will wound the sentiments of a community or an individual and can also become a cause of displeasure to Allah SWT.

Therefore, if we think there is nothing good or kind that can be spoken, we should remain silent. As in certain situations, silence is far better than words.

#### 3- Show Mercy towards Everyone

Often we ask ourselves that how can we forgive

othing will be heavier on the Day of Resurrection in the Scale of the believer than good manners. Ilah hates one who utters foul or coarse language."

someone who has mutilated the hearts that carry love for others? The one who has insulted us in the worst manner do not deserve our forgiveness and respect. The answer lies in the life of Prophet Muhammad PBUH.

Our beloved Prophet Muhammad was disrespected and humiliated by the disbelievers a hundred times. His message of peace and love was considered a lie and was injured by the Kuffars in the worst manner but he never prayed against them. He would only ask for their Hidayah from Allah SWT and forgave them. He has asked Ummah to show mercy towards all mankind and forgive others with a clear heart. Then only we could reach the highest levels of spirituality. Wouldn't we want Allah SWT to pardon us when we sin?

Similarly, we should forgive and be kind to others, following the footsteps of Prophet Muhammad PBUH. No matter how much our heart bleeds, we should be able to move forward and forgive.

Jarir (may Allah be pleased with him) narrated that the Prophet (PBUH) said:

"Allah does not show mercy to those who do not show mercy to people."

(Al-Bukhari and Muslim)

#### 4- Have Respect and Love for the Elder/Young

Islam gives utmost respect to everyone who enters its circle. We should have regard for the people who are older than us. There are times when elder people are at fault, it is advised to correct them gently and politely and talk where they are wrong. Giving your seat to the elderly, helping them cross the road, being with them when they need you, all of it are the teachings of Prophet Muhammad PBUH and loved by Allah.

It is understandable to give respect to our elders but our Prophet Muhammad PBUH has also taught us to shower affection to the younger ones. He would never scold or act in a condescending way to the younger ones.

Anas ibn Malik related: 'I served the Prophet of Allah for ten years. During that time, he never once said to me as much as 'Oof' if I did something wrong. He never asked me, if I had failed to do something, 'Why did you not do it?' and he never

said to me, if I had done something wrong, 'Why did you do it?'" (Al-Bukhari and Muslim

We often mistreat the ones who are younger than us because we consider ourselves more knowledgeable and experienced as we are older. But it is suggested in Islam to treat them with love and kindness and help them become a better person and Muslims. Just like our Prophet who had treated the children and the young with the utmost kindness.

## 5- Keep Good Relations with the Relatives

We often hear that a family's members have been separated from each other and do not see each other's faces due to some reasons. But it should be kept in mind, it could invite the wrath of Allah SWT as Qatah Rehmi (boycotting peo-

ple) is a heinous sin in Islam.

Our religion gives great value to kinship. It means, we need to be respectful and loving towards our kin members. They are the ones who have right over us and we should not violate them or walk on the path of Qata Rehm and gain the displeasure of Allah SWT.

Being good and respectful towards the kin is called Sila Rahm in Arabic. The word Rahm means 'womb' and is derived from Raheem which means to have mercy on.

The Prophet (\*\*) said, "The word 'Ar-Rahm (womb) derives its name from Ar-Rahman (i.e., one of the names of Allah) and Allah said: 'I will keep good relation with the one who will keep good relation with you, (womb i.e. Kith and Kin) and sever the relation with him who will sever the relation with you, (womb, i.e. Kith and Kin). Sahih Bukhari

Allah Himself in the Quran has mentioned several times that we should be polite to our family members and care for them in any matter and help them financially, emotionally and physically.

And give to the kindred his due." (17: 26)

## Patience In Islam

## by Hishaam Obeidi

What does it mean to be patient?

To be patient, as emphasised in Islam, involves enduring challenges with steadfastness and positivity. It means facing trials, adversities, and difficulties with resilience, maintaining faith in Allah's wisdom, and trusting His timing. Patience extends to perseverance in worship, relationships, and personal growth. It requires controlling anger, forgiving others, and understanding that Allah tests individuals for spiritual development. In Islam, patience is a virtue rewarded in this life and the Hereafter, with believers encouraged to rely on Allah's guidance and trust in His plans while navigating the complexities of the dunya

#### Patience in the Quran

Allah mentions the patience of the believer multiple times in the Quran:

- 1) Surah Al-Bagarah (2:155):
- "And We will surely test you with something of fear

and hunger and a loss of wealth and lives and fruits, but give good tidings to the patient."

2) Surah Al-Imran (3:200):

"O you who have believed, persevere and endure and remain stationed and fear Allah that you may be successful."

- 3) Surah Al-Baqarah (2:286): "Allah does not burden a soul beyond that it can bear..."
- 4) Surah Al-Anfal (8:46): "And obey Allah and His Messenger, and do not dispute and [thus] lose courage and [then] your strength would depart; and be patient. Indeed, Allah is with the patient."
- Surah At-Tawbah (9:51): "Say, 'Never will we be struck except by what Allah has decreed for us; He is our protector.' And upon Allah let the believers rely."

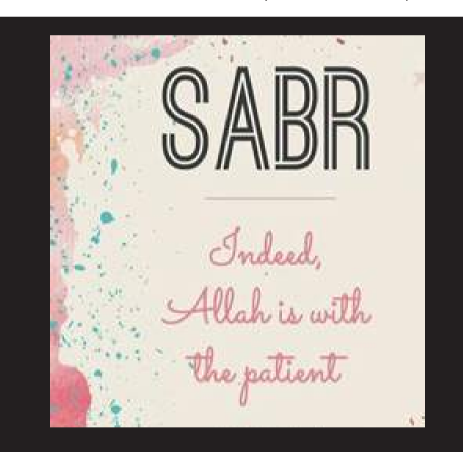
From these Verses in the Quran we can see patience being applied unto the believer in different ways allowing us to derive important lessons. We can learn from verse

200 in surah Ali-Imranthat patience involves enduring hardships, challenges, and difficulties with a steadfast and positive attitude. Believers are reminded that trials are a part of life, and facing them with patience is rewarded.

We can also learn from surah Bagarah where Allah mentions that he does not burden a soul more than it can bear that muslims are encouraged to be patient in times of adversity, be it personal loss, illness, or any other hardship. The belief is that Allah tests individuals to strengthen their faith and character, nothing that inflicts them is ever too much for his creation to bear/too much to handle.

Patience can also come in the trust in Allah's wisdom and timing. We can learn from the above surah Tawbah that patience involves trusting Allah's timing and wisdom. Believers are encouraged to have faith that Allah's plans are perfect, even if they don't align with one's immediate desires or expectations.Patience in the life of Prophet Muhammad

The life of Prophet Muhammad (peace be upon him) serves as a profound example of patience (Sabr) in the face of various challenges and tribulations. Here are some key moments that took place The Hijra (Migration):



From these Verses in the Quran we can see patience being applied unto the believer in differ-ent ways allowing us to derive important lessons. We can learn from verse 200 in surah Ali-Imranthat patience involves enduring hardships, challenges, and difficulties with a steadfast and positive attitude. Believers are reminded that trials are a part of life, and facing them with patience is rewarded.

> on the prophets life that show us the practicality of the patience of Prophet Muhammad Peace Be Upon Him:

#### **Meccan Period Persecution:**

During the early years of his prophethood in Mecca, Prophet Muhammad faced severe persecution from the Quraysh tribe. He endured physical and emotional hardships with remarkable patience while continuing to convey the message of Islam.

#### The Year of Sorrow:

The death of his beloved wife Khadijah and his supportive uncle Abu Talib in the same year, known as the Year of Sorrow, was a profound test. Despite personal losses, Prophet Muhammad displayed patience and perseverance, continuing his mission.

#### Ta'if Incident:

When he faced rejection and hostility in Mecca, Prophet Muhammad went to the city of Ta'if to spread the message of Islam. However, he faced extreme hardship, including physical abuse and rejection. Despite this, he remained patient, praying for the guidance of those who opposed him.

The migration from Mecca to Medina (Hijra) was a critical moment. Prophet Muhammad, facing assassination attempts, displayed strategic patience and trust in Allah's plan, eventually leading to the establishment of the first Islamic community in Medina.

### **Battle of Uhud:**

In the Battle of Uhud, the Muslims initially faced success, but due to a breach of orders, the tide turned. Prophet Muhammad endured significant personal injuries, including injuries to his face and loss of teeth. Despite the setback, he displayed patience and rallied the believers.

## The Treaty of Hudaybiyyah:

Prophet Muhammad's acceptance of the terms of the Treaty of Hudaybiyyah, which seemed unfavourable at the time, showcased strategic patience. The eventual outcomes demonstrated the wisdom behind his decision.

### **Conquest of Mecca:**

When Prophet Muhammad returned to Mecca after years of persecution, he forgave even those who had harmed him and his followers. The conquest of Mecca marked a pinnacle of patience, mercy, and forgiveness.

Prophet Muhammad's life is a testament to the Quranic teachings on patience, and his

exemplary conduct during times of hardship, personal loss, and triumphs serves as a source of inspiration for Muslims striving to embody this virtuous quality in their own lives.

# تصوير سخن مي گويد



media@hayatfoundation.org.uk @

hayatfoundationuk

+44 7588 811824 - +44 7508 848893

www.hayatfoundation.org.uk



